EMANUELE PiLI

«Extra Ecclesiam nulla salus>» ?
Tommaso d’ Aquino sul rapporto tra il cristianesimo
e le altre religioni”

1. Introduzione: la L‘omplem'!d medievale

Nell’ambito degli studi storico-filosofici e teologici si ¢ assistito, in anni
relativamente recenti, ad un certo fiorire di approfondimenti del pensiero di
Tommaso d” Aquino in merito alla complessa questione del rapporto tra le reli-
gioni'. Sebbene il concetto di dialogo interreligioso — cosi come lo intendiamo

"L resti di Tommaso d’Aquino sono cirtati da: Thomae de Aquino, Opera onmnia cum hypertextibus
in ¢p-roM, R. Busa (ed.), Editel, Milano 1992 {online all'indirizzo www.corpusthomisticum.org).
Abbreviazioni delle opere: CG = Summa contra Gentiles (er. di T.S. Centi, £5p, Bologna 2000-2001);
S.Th. = Summa Theologiae (ir. T.S. Centi [aggiornaca), £SD, Bologna 2014); RM = Principium Rigans
montes (e di C. Pandolfi - G.M. Carbone, ESD, Bologna 2003); Iz Sent. = Scriptum super Sententiis
{tr. di R. Coggi - L. Perotto - C. Pandolf, EsD, Bologna 1999-2002). Le traduzioni urilizzare, Jaddove
segnalato, sono state leggermente medificarte.

! Tra gli studi che, da diverse prospettive, metrono a tema I posizione dell’Aquinate segnaliamo
iseguenti: A. Di Maio, Tevlogia come diclogia. Modelli di didlogo interveligioso nel Cristianesimo antico ¢
medievale,inF. Korner (ed.), La riscoperta dell 'identiti religiosa. Un diadogo interdisciplinare (Documen-
t Missionalia), G&BP. Roma 2013, pp. 37-69: Id., Gristianesimo in dialogo con i non cvistiani: [ approccio
‘dialettico” tommasiano (con “ragiont dimostrative e probabili”), in «Gregorianum» LXXXVIL, 1(2006),
pp- 81-101; L Sciuto, Fondamentn, fondamentalismo e dialogo nel pensiero medievale, in A. Ales Bello
- L. Messinese - A. Molinaro (eds.), Fondamento ¢ fondamentalisni. Filosofia, teologia, religioni, Citta
Nuova, Roma 2004, pp. $3-82; AAVV., Tommaso dAquino ¢ I'Islam (Quaderni Aquinazi 1), Libreria
Editrice Vaticana, Roma 2010; G. lnia, Mezafisica della creazione e dialoge interveligioso alla lice di Tom-
maso d Aquino. Verbum Ferens, Napoli 2014. Per avere un’accurata panoramica delle principali posizioni
filosofiche medievali sul tema del dialogo interreligioso, si veda M. Coppola - G. Fernicola - .. Pappa-
lardo {vds.), Dialogus. Il dialogo filosofico tra le religioni nel pensiero tardo-antico, medievale ¢ umanistico,
Citra Nuova, Roma 2014, nel quale — con riferimento puntuale a Tomaaso — sono presenti i saggi di
G. d'Onofrio, Introduzione, Pensiero medievale ¢ dizzlogo tra le religioni, pp- 11-57 (dove i paragrafi 3-5,
¢ in parte il 6, ripropengono. leggermente modificato, G. d’Onofrio, «£ pereio necessario vicorvere alle
ragione naturales: [ea quae sunt] pracambula fidei ¢ - filosofia del dialogo religinso, in «Schola Salernitana.
Annali» 13{2008], pp. 201-219) ¢ di A. Lami, La ragionevolerza della fede: alcune osservazions sul rap-
porte tra vagione ¢ teologia in Tommaso d Aquine, pp. 353-393. Pidt in generale, si veda, pur se concentraro
sopratrutto su Anselmo d’Aosta, Raimondo Lullo ¢ Niccold Cusano, anche P. Gilbers, 7 dialogo interve-
ligioso nel medioevo, in P. Selvadagi (ed.), Le vie del dialogo. Teologia e prassi, Editrice Esperienze, Fossano

GdM 1/2017 154-165
154



«FEXTRA ECCLESIAM NULLA SALUS»?

oggi — si riveli decisamente improprio per il contesto medievale, rimane vero
che le religioni decisive di questi sccoli, ovvero il cristianesimo, I’ebraismo ¢
P’islam, hanno avuto modo di incontrarsi ' una con I'altra. Nonostante alcune
eccezioni, si & trattato di un incontro conflittuale, il quale, tuttavia, ha avuro
una connotazione particolare. Come ¢ stato notato, infarti, almeno a partire dal
x11 sccolo, «le tre religioni sono relate anche da una certa volonti di conoscen-
za reciproca, per cui possono effettivamente dialogare, cio¢ non solo scambiarsi
conoscenze, ma anche assumere principifilosofici dell'a/sro come base della pro-
pria costruzione filosofica: un effettivo legame con L alterita che rende possibile
perfino lo scambio di contenuti dottrinali»’.

Se la civilta cristiano-medievale non esitava a considerare forme di eresia
ogni espressione religiosa non configurabile nel cartolicesimo, al tempo stesso,
proprio in ragione di una scelta culturale precisa’, essa accoglieva, traduceva in
latino e studiava, insieme ad Aristotele, le opere di filosofi istamici come Avi-
cenna e Averroe”. Questa strutturale complessita che attraversa la societa cri-
stiana ¢ rinvenibile anche in Tommaso d’ Aquino. Egli, inserito nel contesto
del x111 secolo, «nel momento in cui — notava Chenu — IIslam sovrastal'Oc-
cidente con i successi militari € lo incanta con la sua scienza ¢ filosofia»’, nella
cua Summa contra Gentiles, nel primo e nel terzo libro, propone due descrizioni
che evidenziano rutta I’ambiguita con cui erano considerati i musulmani e i pa-
gani. Nella prima, si afferma che Maometto affascind i popoli con la promessa
di piaceri carnali (carnalinm voluptatum promissis), senza offrire insegnamenti
maggiori di quelli che una qualsiasi persona mediocremente istruita pud facil-
mente dare e comprendere con la ragione naturale (zoz attulit nisi quae de facili
a quolibet mediocriter sapiente naturali ingenio cognosci possint)®. Nella seconda,
invece, mentre ragiona intorno alle questioni riguardant la felicitd, Tommaso

(GN) 2009, pp. 52-78. In ambito internazionale, per quanto riguarda Tommaso, si veda §. Fodor - EC.
Baverschmide (eds.), Aquinas in dialogue: Thomas for the Twenty-First Centwry, Blackwell, Oxtord 2004
¢ Ia proposta di J.G. Trabbic, Maimonicles, Aquinas, and Interveligions Dialogise. in « Proceedings of the
American Catholic Philosophical Associarion> 77(2003), pp. 221-234.

21, Sciuto, Fondamento, fondamentalismo ¢ dialogo, cit., p. 55.

3 Cft. J. Brams, La riscoperta di dristotele in Occidente, Jaca Book, Milzno 2003 e L. Bianchi,
Llscculinrazione filosofica dell'Occidente, in 1d. (s cura di), La filosofia nelle Universiti. Secoli xi11-X1v, La
Nuova Italia, Firenze 1997, pp. 1-23, in particolare 20-21.

+ Cfr. J. Ellul, Tommaso dAquino e il dialogo con I'Isdam, in Tommaso dAguina e ['Idam. cit., p. 37:
«questo processo ha dato inizio, a livello accademico, ad una fase di comunicazione intensa tra musul-
mani e cristianitd occidentale».

S M.D. Chenu, Inzroduzione alle studio di San Tommuaso dAquino, Libreria Editrice Fiorentina,
Firenze 1953, p- 13.

¢ Cfr. CG, 1. c. 6. E evidente che un’asserzione del genere sarcbbe improponibile oggi. Emerge,
perd, una notevole mancanza di conoscenza della religione istamica, dovuta alla scarsa disponibilita di

155



FMANUELE P1L1

definisce Aristotele ¢ i pensatori arabi, con riferimento esplicito ad Avicenna,
«praeclara ingenia»’, ¢ cio¢ di luminosa, splendida capacita intellettuale, poi-
ché, anche senza la luce del Vangelo, si sono sforzati di conoscere il fine dell uvo-
mo, conseguendo risultati assai significativi.

Cosi, vengono alla luce la complessita e P’ambivalenza da tenere in consi-
derazione nell’approcciarsi ai pensatori medievali. Quel che pare pilt evidente,
invece, riguarda il fatto che la varicta delle riflessioni sviluppate nel Medioevo
non emerge dai pronunciamenti ufficiali della Chiesa; al contrario, essi paiono
insistere con forza e univocamente in senso esclusivistico, sul noto principio
teologico extra Ecclesiam nulla salus.

Sembra che i primi ad introdurre la formula siano stati Origene (185 ca.
- 253 ca) e Cipriano di Cartagine (205 ca. - 258); il primo nella terza Omelia
su Giosug, il secondo nella sua epistola ad Jubaianum. Entrambi i Padri della
Chiesa, pur in un contesto assai diverso da quello medievale, esprimono, con
modalita tra loro simili, I’idea secondo cui al di fuori della Chiesa — presentata
a partire dalla simbologia dell’arca di No¢ (Gr 6-9) — non si pud trovare la
salvezza cterna®. La formulazione che, perd, avra fortunae che verrd ripresa nei
concili medievali & quella di Fulgenzio di Ruspe (vissuto trail ve il vi secoloe
detto Augustinus breviatus pet i suoi commenti ad Agostino d'Ippona): «non
solum omnes paganos, sed etiam omnes judeos, et omnes haereticos atque schi-
maticos, qui extra Ecclesiam catholicam praesentem finiunt vitam, in ignem
acternum ituros, qui paratus est diabolo et angelis eius»’.

Nella soluzione di Fulgenzio, il principio enunciato da Origene e Cipria-
1o viene, evidentemente, radicalizzato e irrigidito'®; eppure, proprio due im-
portanti documenti ecclesiastici redatti tra il primo decennio del x111 ¢ I'alba
del x1v secolo, riprendono tale integralismo: si tratra del De fide catholica del
Concilio Lateranense 1v (1215) e della bolla Unam sanctam di Bonifacio viiI

informazioni di prima mano (cfr. A. Di Maio, Cristianesimo in dialogo con i non wistiani: [approccio
“dialettico” tommasiane, cit., p. 83).

7 1hi, 111, ¢ 8.

$ Cir. Origene, Omelie s Giosué, 111, 15 (sc 7L, p. 142): «extra ecclesiam, nemo sajvatur>»;
Cipriano di Cartagine, Epistola ad Jubaianum,c.21 (PL 3,1123-1124): «salus extra Ecclesiam nonest>
Id., De catbolicae Feclesiae unitase, ¢. 6 (PL 4, 503A): «Habere non potest Duem Patrem, qui Ecclesiam
non habet matrems. Su tuteo cio, cfr. G. Canobbio, Nessuna salvezza fitori dalls Chiesa? Storia e senso di
wn consroverso principio reologive, Queriniana, Brescia 2009. Considerando il contesto nel quale fa frase
& inserita, & di gran momento, anzj decisive (poiché cambia radicalmente Iz prospettiva ingerpretativa),
tenere a mente che Paffermazione non @ rivolta verso coloro che si trovano al di fuori della Chiesa, ma
verso coloro che ne sono all’interno ¢ intendono uscirne.

* Fulgenzio di Ruspe, De Reguda verac fidei. 81-82 (cC 914, p. 757).

10 Cfr. L. Sciuto, Fondamento, fondamentalismo e dialogo, cit., p. 61.

156



«EXTRA FCCLESIAM NULLA SALUS»?

(1302). Proprio pochi anni prima che Francesco d’Assisi incontrasse il Sultano
d’Egitto (1219), veniva appunto approvato il decreto De fide catholica, che af-
ferma: «una vero est fidelium universalis Ecclesia, extra quam nullus omnino
salvatur»", Analogamente, quasi cento anni dopo, nella Unam sanctam viene
ribadito il concetto, legandolo all’autorita papale: «la sottomissione al romano
pontefice ¢ assolutamente necessaria alla salvezza di ogni creatura umana» %,
Ora, tali radicalismi, come si accennava, non rendono giustizia alla varieta
delle posizioni filosofiche e teologiche che circolavano nel x111 secolo. Diversi
pensatori, infatti, pongono la questione in maniera decisamente piti complessa
¢ sfumnata: Tommaso d’ Aquino rientra, certamente, in questa categoria. L’o-
bicttivo del presente saggio, quindi, sara quello di presentare I"approccio meto-
dologico dell’ Aquinate ¢, successivamente, mostrare la sua lettura del rapporto
Chiesa-salvezza, affinché possano essere messi in evidenza alcuni elementi di
stimolo per I"attuale riflessione sul dialogo tra religioni e culture diverse.

2. Le ragioni del confronto

Per avvicinarsi alle problematiche presentate, pare di grande interesse ri-
cordare che la vocazione tommasiana allo studio e alla ricerca & sbocciata e fiori-
waall incerno di un Ordine mendicante. Non si tratta di un dato di poco conto,
poiché I'Ordo Praedicatorum — come ha sotrolineato d’Onofrio — «intendeva
corrispondere fin dagli inizi a un programma di pacificazione e consolidamento
della Christianitas con il reperimento delle condizioni per un dialogo correttivo
con gli eretici e gli esponenti delle “altre” religionic civilta del Mediterraneo» .
In effetti, il carisma domenicano nasce dall’ispirazione di Domenico di Guzmin
(1170 ca. - 1221), il quale desiderava riavvicinare al cattolicesimo i cosiddetti
eretici non attraverso | uso sistematico della repressione ¢ della violenza - basti
pensare alla drammatica crociata, guidata dalla curia papale, contro gli Albigesi
(1209-1214) —, ma grazie ad un’intensa opera di formazione e di apostolaro,
radicata in una vita autenticamente evangelica',

. ; . , g o :
H. Denzinger - P. Hiinermann (eds.), Enchiridion symbolorum, definitionum et declararionum de
re[;usﬁdei ¢t mioveern, EDB, Bologna 1995, n. 802. )

12 I/, 1. 875. I connoraro politico della bolla & dovuto all’accesa polemica del papa con Filippo
tv di Francia circa il rapporto tra il potere papale ¢ quello dell’imperatore: cfr. G. Canobbio, Nessuna
salvezza fuori dalla Chiesa?, cit, pp. 215-219.

3G, D Onofrio, Iusredugione. Pensiero medicvale e dialogo tra le veligioni, cit.. p. 33.

1 Cfr. P. Mandonnex, Saint Dominique. L'idée, "homme, {aeuvre, 2 voll., Desclée, Paris 19387

157



FEMANUELE PIL1

Dunque, essendo stato uno dei grandi protagonisti di questo carisma,
Tommaso d’Aquino ha meditato anche sul problema del rapporto tra le reli-
gioni. A ben vedere, infatti, gia nel giorno in cui si celebra la sua promozione a
magister, avvenuta nel 1256 all’ Universita di Parigi, egli mostra una cerea sen-
sibilit al tema. La sua lezione inaugurale, intitolata Rigans montes, ¢ dedicata al
ministero del dottore, ovvero di colui che insegna la sacra doctrina®®. Pex I'oc-
casione, " Aquinate prende ispirazione dal v. 13 del Sabmo 103: «Dalle tue alte
dimore irrighi i monti, con il frutto delle tue opere sazi la terrax». Come la luce
dei raggi del sole illumina in primo luogo i monti, cosi la sapienza divina giunge
primariamente ai dottori; come dai monti nascono i fiumi che vivificano la ter-
ra, cosl i dottori sono chiamati a trasmettere il seme della sapienza a quelli che
Ii ascolrano'. Tra le diverse qualita richieste ai dotrori, Tommaso sottolinea,
dapprima, I’eminenza di vita (per vitae eminentiam), poiché «se la vita di uno
¢ disprezzata, anche Ja sua predicazione sara necessariamente disprezzata»'’;
successivamente, egli ricorda che i doctores devono avere una doppia consape-
volezza: le loro menti (1) non possono «capire teto ¢id che & contenuto nella
divina sapienza» ¢ (2) non potranno mai riversare «negli ascoltatori tutto ¢io
che capiscono>'*. % interessante notare che Tommaso chiede di ammettere tali
limitazioni per il confronto non solo con i credenti, ma anche con i Gentiles”,
ciot con coloro che non condividono la fede catrolica. Nondimeno, con il ri-
ferimento all’eminenza di vita, Tommaso intende rimarcare che la difesa della
dottrina — uno dei compiti privilegiati dei doctores — non avviene con [ uso delle
armi: «[...| mediante i monti una terra ¢ difesa dai nemici. Cosi anche i dottori
della Chiesa devono essere a difesa della fede contro gli errori. I figli di Isracle
non ripongono la loro fiducia né nelle lance, né nelle frecce (non in lancea, nec

t. 11, p- 83 cfr. anche P Coda, Contemplare ¢ condividere la luce di Dio. La missione della Teo-logia di
Tommaso d Aquino, CittaNuova, Roma 2014, pp. 11-19.

15 Cfr. C. Pandolfi - G.M. Carbone, Jatroduzione, in Tommaso d’Aquino, { sermoni e le due lezioni
inaugurali, EsD, Bologna 2003, pp. 327-341, in particolare pp. 339-341.

16 Emerge gid qui. in tucta evidenza, che il testo dell’Aquinate & strutturato a partire dalla lezione
dello Pseudo-Dionigi UArcopagira.

" RM, ¢. 2: «Omnes igitar docrores sacrae Scripturae esse debenc alti per vitae eminentiam, ut
sint idonei ad efficaciter praedicandum: quia, ut dicit Gregorius in pastorali [Gregorio Magno, Omelie
sui Vangeli: Omelia 12, 11 cuines vita despicitur, necesse est ut eius praedicatio contemnatir>. L'Aquinate
tichiede. inoltre, che i dactores siano illuminati e preparati, affinché possano commentare ¢ difendere
adeguacamente i testi sacri (cfr. ibidem). Poi, alla fine del resto, egli riassume quattro qualita: «Requiric
enim Deus: ministros innocentes [..], intelligentes {..], ferventes [...]. obedientes» (#bi, c. 4).

18 fhi.¢. 4 «[...] non totum quod in divina sapientia continetur, mentes doctorun capere possunt.
[...] Similiter etiam, nec totum guod docrores capiunt, auditoribus effundunts.

. 19 Cfr. ibi, c. 2. L’Aquinate lo afferma a partize da £f3.8-9: «A me, che sono !'infimo fra tutdi i
santi, & stata concessa questa grazia di annunziare ai Genrili le imperscrutabili ricchezze di Cristo [..]».

158



«ExXTRA ECCLESIAM NULLA SALUS»?

in sagitta); sono invece i monti a difenderle»2. Monti, tuttavia, che saranno
tanto pit alti quanto pil alta & appunto, |’eminenza di vita, ¢ cioe la genuini-
o e I"autenticita della vita evangelica (esercitata anche nell’ uso rigoroso della
ragione). In fondo, Ja vocazione tommasiana a contemplari et contemplata aliis
rradere dischiude la sua-pregnanza di significato anche se applicata in senso in-
cerconfessionale. In tale direzione, infacti, Di Maio ha acutamente rilevato che
I articolazione delle pagine di Rigans montes richiamano la «necessita per i cre-
denti di rapportarsi agli aleri»*: per il cristianesimo, potremmo dire, I’apertura
ai diversi mondi religiosi non ¢ discrezionale, ma costitutiva.

3. Breve excursus tra la Summa contra Gentiles ed il De rationibus fidei

La Summa contra Gentiles e !’ opuscolo De rationibus fidei sono probabil-
mente le due opere nelle quali Tommaso si & maggiormente ed esplicitamente
interrogato sulla possibilita di un confronto tra le religioni. La Comtra Gentiles
¢ stata scritea tra gli anni 1259-1265%, ma il preciso scopo dell’opera ¢ tutt’ og-
gi oggetro di discussione. In generale, si puo affermare che essa ha uno stile

rsonale e che intende orientarsi al confronto con chi non condivide la fede
cattolica™ 11 De rationibus fidei, invece, & un piccolo opuscolo redatto, proba-
bilmente, poco dopo il 1265 (anche per i diversi rimandi alla Summa contra
Gentiles)™, indirizzato ad un non meglio identificato «cantore di Antiochia»,
il quale aveva scritto a Tommaso per chiedere lumi su come comportarsi con gli
interlocutori non catrolici (greci, armeni, saraceni e alias nationes).

Da subito, occorre avvertire che I’ Aquinate non si pone il problema del
dialogo come lo intendiamo noi oggj; la stessa parola dialogus viene da lui im-
piegata quasi esclusivamente per indicare testi scritti in forma di dialogo™. Piut-
tosto, in linea con il Medioevo latino, Tommaso adotta lemmi quali communi-

0 CE hi e D . YT :

4 ‘Ctr. ibi, ¢. 2: «[...] per montes terra ab hostibus defenditur. Ira et doctores Ecclesiae in defen-
sionem fidei debent esse contra errores. Filii Israel non in lancea, nec in sagita confidunt, sed montes
defendunt illos».

. A. Di Maio, Cristianesimo in dialogo con i non cristiani: L approccio “dialettico” tormmuasiano, cit.,
p- 89.

147.15_; .(_fr. 1-P. Torrell, Amico della verita. Vinz ¢ opeve di Tommaso dAquine, ESD, Bologna 2006, pp.

23 O SN far e . s . =g s o
- 8%Cfr. A. Di Maio, Gristianesimo in dialogo con i non cristiani: Lapproccio “dialestico” tommasiasio,
- p-83.
2 e 2 i sl . -
= Cfr, ].-P. Torrell, Amrico della veriza, cit., pp. 176-177.
- BSCh‘. A, Di Maio, Gristianesimo in dialogo con i non cristiani: lapproccio ‘dialettico” tommasiano,

159



EMANUELE P11

catio ¢ disputatio: pertanto, egli sviluppa le basi di un confronto tra le religioni
nei termini di una communicatio cum infidelibus®.

Dei due testi menzionati, risulta particolarmente significativo ripercorre-
re, brevemente, almeno un’argomentazione riguardante il metodo che Tom-
maso propone. Come & stato notato, uno dei pregi dell”’ Aquinate ¢ quello «di
prendere in seria considerazione I'esistenza di un “altro” punto di vista»*.
Cos, proprio in considerazione dell’alterita, Tommaso, in un noto passo del-
la Contra Gentiles, che in fondo racchiude anche le linee fondamentali del De
rationibus fidei, tenta di individuare un terreno comune che renda possibile
V'incontro:

«Contro gli errori delle singole dottrine, d’altra parte, ¢ difficile procedere,
per due motivi. In primo luogo, perché le affermazioni sacrileghe dei singoli
sostenitori di dottrine erronee non <i sono sufficientemente note (non ita
sunt nobis nota) per potere assumere dalle loro parole argomentazioni ade-
guate per sconfessare i loro errori: questo fu invece il metodo cui poterono
fare ricorso ghi antichi dottori nello sconfessare gli errori dei gentili, perché
erano in grado di comprendere le loro tesi, per il fatto che erano ferrati nelle
loro dottrine. In secondo luogo perché alcuni tra essi, come i Maomettani e
i pagani, non condividono con noi il riconoscimento dell”autorita di alcuna
Serittura rivelata, in base alla quale possano essere convinti, cosi come inve-
ce possiamo discutere contro gli Ebrei a partire dal Vecchio Testamento ¢
contro gli eretici a partire dal Nuovo: quelli, invece, non accolgono né ’uno,
né I"altro. £ dunque necessario ricorrere alla ragione naturale (necesse est ad
naturalem rationem recurrere), alla quale tutti sono obbligati a dare il loro
assenso (cui omnes assentire coguntur)»>S. )

% Jbi, p. 87. Cfr,, inolrre, $.7%., 111, . 10, aa. 7-12, dove Tommaso ragiona sugli aspetti pilt ©
meno positivi di una communicatio fidelivm cum infidelibus. Nondimeno, occorre tenere presente, come
ha sottolineato De Lubac, che il termine infideles, casi come perfidus associato all’ebreo, originariamente
non aveva un significato dispregiativo, ma indicava appunto Vin-fideles, il non-credente o colui che non
appastiene alla Chiesa carolica: cfr. H. De Lubac, Esegesi medievale, Paoline, Roma 1972, pp. 309 € 315.

= A. Di Maio, Cristianesimo in dialogo con i non eristiani: Lapproccio “Aialettica” tommasiano, cit.,
p- 83,

% CG,1,¢. 2: «Contra singulorum autem errores difficile est procedere, proprer duo. Primo, quia
non ita sunt nobis nota singulorum errancium dicta sacrilega ut ex his quac dicunt possimus rationes
assumere ad eorum errores destruendos. Hoc enim modo usi sunt antiqui doctores in destructionem
errorum gentiliin quorurm positiones scire poterant quia ctipsi gentiles fuerant, vel saltem inter gentiles
conversati et in eorum doctrinis eruditi. Secundo, quia quidam eorum, ut Mahumeristae et Pagani, non
conveniunt nobiscumn in auctoritate alicuius Scriprurae, per quam possint convinci, sicut contra Iudacos
disputare possumus per vetus festamentum, confra haereticos per novum. Hi vero neutram recipiunt.
Unde necesse est ad naturalem rationem recugrere, cui omnes assentire Coguntur>.

160



«EXTRA ECCLESIAM NULLA SALUS»?

L’ampio e celebre passaggio tommasiano permetic di ragionare intorno ad
alcuni nuclei tematici. E anzitutro riscontrabile una certa cautela e prudenza;
I Aquinate ticonosce di non avere abbastanza conoscenza delle posizioni soste-
nute dai non-cartolici. Per questo motivo, egli non pud inoltrarsi nei detragli
delle singole opinioni, come invece facevano i Padri della Chiesa. Cio provoca
¢ stimola, tuttavia, una riflessione di piti largo respiro. In effetti, Tommaso si
spinge nella ricerca di un base comune di partenza, quast a cercare una certa
forma di credo minimo. Lo sforzo & quello di evitare un dialogo tra sordi ¢, nel
medesimo tempo, di incontrarsi nel riconoscere che la verita eccede la ragione,
pur senza andarle contro. Non & un caso il farto che sia necessario ricorrere alla
ragione naturale”, poiché, implicitamente, si rivela che quest’ ultima ¢ conside-
rata il punto dal quale comincia il cammino verso la ricerca della verita. Ricerca
alla quale turti sono chiamati, partecipando senza nascondersi dietro posizioni
irenistiche, ma lasciandosi coinvolgere sinceramente e onestamente. D’altra
parte, nON &€ NUOVO, per i pensatori medievali, ipotizzare la presenza di un “al-
tro” che obietra o immagina scenari alternativi rispetto a quelli convenzional-
mente accettati. Proprio la presenza di un’argomentazione “altra”, permette di
approfondire le proprie convinzioni e la propria identiri. L’ operazione romma-
siana, in tal senso, sembra particolarmente rilevante, poiché non solo accetrala
presenza di un’alterita, ma ne riconosce la plausibilita®. La stessa conversione
al catrolicesimo, in quanto tale e in senso stretto, non puo essere indotta con la
forza: «credere voluntatis est» .

» Cft.. su cid, G. d'Onofrio, «F percio necessario vicorrere alla ragione naturale»: (ca quac sunt )
pracambula fidei ¢ filosofia del dialogo religioso, cit., pp. 201-219.

% Questo discorso & particolarmente valido per lebraismo e per I'islam, i quali credono nell’esi-
stenza ¢ nell’uniti di Dio. Nel loro caso, si put affermare che la plausibilita diventa ragionevolezza. Per
i pagani e per gli eretici Je cose stanno diversamente, ¢ Tommaso pare averne una stima minore. Il saggio
di A. Lami, La ragionesolezza della fede, cit., ha il merito di metrere in mostra efficacemente entrambi
gli aspeti {cfr., in particolare, pp. 384-387). Destano tilevanti perplessitd, invece, alcune affermazioni
dell'avtore a riguardo del «razionalismo» tommasiano {p- 373, n. 42). di alcune sue presunte «pre-
messe fideistiche» {(ibidem) e, ancor di pit:, del riferitmento all’etica tommasiana come ad un’«apoteosi
dell'intelletrualismo» (p. 361, n. 15). Cfr., tra i numerosi passi possibili. $.75.,1,q. 16,2. 4, ad 1: «volun-
tas et intelleceus mutuo se includunt, nam intellecrus intelligit voluntarem, et voluneas vult invellectum
intelligere. Sic ergo inter illa quae ordinantur ad obiectum voluntatis, continentur etiam ea quae sunt
inteliecrus; et ¢ converso. Il pensiero tommasiano si muove certamente in un orizzonte che privilegia if
cuolo dell’intelletto, ma, aleretanto certamente, esso € ben lontano dal manifestarsi come una forma di
intelietrualismo o di razionalismo.

Y S Th., 1111 q. 10, a. 8 co. La centralita di rale insegnamento, turtavia, pagando i prezzo dell’ap-
partenenza ad un determinato contesto culrurale, rimane ambigua. L'Aquinate, infatti, aggiunge: «Sunt
tamen compellendia fidelibus, si facultas adsit.ut fidem non impediant vel blasphemiis, vel malis persua-
sionibus, vel etiam apertis persecutionibus. Er proprer hoc fideles Chyisti frequenter contra infideles bel-
fum movent, non quidem ut cos ad credendum cogane (quia si eriam cos vicissent et captivos haberent,

161



EMANUELE PILI

4. La Summa Theologiae ¢ la salvezza dei non cristiani

Un aspetto non eccessivamente sondato dalla critica & quello riguardante
la posizione tommasiana sul problema della salvezza dei non cristiani. In Tom-
maso, in effetti, il principio ecclesiologico extra Ecclesiam nulla salus viene letto
da un’angolatura che merita di essere approfondita®.

Nella q. 8 della tertia pars della Summa Theologiae, dopo aver stabilito
che Cristo ¢ il capo della Chiesa (a. 1), si trova un articolo (a. 3) nel quale si
domanda se Cristo possa essere considerato capo anche di tucti gli vomini. In
prima battuta, non sembrerebbe, poiché «il capo non ha rapporto se non con
le membra del suo corpo. Ma gli infedeli non sono in alcun modo membra della
Chiesa, “che & il corpo di Cristo”, come dice S. Paolo [Ef1, 23]. Quindi Cristo
non ¢ il capo di rutti gli uominix*,

Nonostante ’argomento, Tommaso risponde che «gli infedeli, scbbene
non appartengano in atto alla Chiesa, le appartengonio perd in potenza. E que-
sta potenza ha due fondamenti: il primo e principale ¢ la virtit di Cristo (in
virtute Christi), che & snfficiente alla salvezza di tutto il genere umano (totius
bhumani generis); il sccondo & il libero arbitrio (in arbitrii libertate) »*.

Dio, nel donare la propria vita in Cristo, ha gid redento tutti gli vomini;
cid permette a Tommaso di sostenere che il corpo di cui Cristo ¢ il capo ~ la
Chiesa — ha estensione cosmica, universale: «corpus Ecclesiae constituitur ex
hominibus qui fuerunt a principio mundi usque ad finem ipsius»*. L’umanita
intera pud dirsi oggettivamente parte del Corpo di Cristo, anche se qualcuno
in potentia e qualcuno iz actu. A parere di Tommaso, I"appartenenza in actu ti-
chiede una distinzione su pid livelli: per gloriam (riguarda i beati), per caritatem

in corum libertate relinquerent an credere vellent), sed propter hoc ur cos compellant ne fidem Christi
impediant. Alii vero sunt infideles qui quandoque fidem susceperunt et eam profitentur, sicut hacretici
vel quicumque apostatae. Et tales sunt etiam corporaliter compellendi ut impleant quod promiserunt et
teneant quod seme! susceperunt» (ibidem).

*  a costituzione dogmatica Lumen Gentinm (21 novembre 1964), fondamencale documento del
Coneilio Varicano 11, alla nt. 32 del n. 16 cita esplicicamente, ¢ si pone in continuitacon. il passaggio delfa
Summa Theologiae al quale faremo pid dicetto riferimento.

% §Th. 111, q. 8, 2. 3 arg. I+ «Caput enim non haber relationem nisi ad membra sui corporis.
Infideles autem nullo modo sunt membra Ecclesiae, quae est corpus Christi, ut dicicur Ephes. 1. Ergo
Christus non est caput omnium hominums.

% Jhi, ad 1: «illi qui sunt infideles etsi actu non sint de Ecclesia, sunt tamen in potentia. Quae
quidem potentia in duobus fundarur, primo quidem et principalicer, in virtute Christi, quac sufficiens
est ad salutem rotius humani generis; secundario, in arbitrii libertate».

5 fbi, co. Si veda, in proposito, H. de Lubac, Meditazione sulla Chiesa, Jaca Book, Milano 2611,
in particolare pp. 27-35.

162



«ExTRA ECCLESIAM NULLA SALUS»?

viae ¢ per fidem; |’ appastenenza in potentia, invece, riguarda chi passerd dalla
potenza all’atto e chi, secondo il misterioso piano divino, non vi passerd™, Ma,
potremmo domandare, che cosa significa per Tommaso essere iz potentia? La
terminologia aristotelica adoperata ricorda che la potenza ¢ correlativa all’atto,
¢ cioé che pud passare ad un determinato atto solo chi effettivamente ¢ in po-
tenza a quel determinato atto. Questo significa che, nell'impostazione tomma-
siana, la partecipazione alla Chiesa in potenza ha un fundamentum in re, ed &
pertanto oggettiva, anche se necessita delle condizioni per realizzarsi in atto™.

E di gran momento, inoltre, il fatto che Tommaso leghi tale appartenenza,
innanzi tutto e principalmente (principaliter), alla virtus Christi, per la quale
tutta I’ umaniti & stata salvata. E chiaro che, qui, il riferimento implicito & all’e-
vento della morte e risurrezione: nell’evento pasquale, infatti, viene interamen-
te dispiegata la potenza della virtus Christi. L’ Aquinate, nelle questioni ad essa
dedicate, ne spiega anche il motivo:

«[.n] Cristo, accettando la passione per carita e per obbedienza (ex caritate
et obedientia), offri a Dio un bene superiore a quello richiesto per compen-
sare tutte le offese del genere umano. [...} Percio la passione di Cristo fuuna
soddisfazione non solo sufficiente per i peccati del genere umano, ma anche
sovrabbondante, secondo Ie parole di S. Giovanni {1 Gv 2, 2]: “Egli & vittima
di cspiazionc peri nostri peccati, € non soltanto peri nostri, ma anche per
quelli i tutto il mondo” (sed etiam pro totins mundi)» 3%,

Da tale prospettiva, si potrebbe addirirtura sostenere che, in un certo sen-
so, tutta I umanitd, in virtute Christi, & git redenta e gia salvata in atto, poiché
la sua grazia ¢ a misura di universo. L’essere in potenza, invece, rimane soprat-
tutto se considerato per il secondo elemento enunciato dall’ Aquinate: il libero
arbitrio. In una parola, I"attualita della gratia Christi, per esprimersi in pienez-
2a, necessita dell’adesione della liberta. Su questo punto, Tommaso sembra
pensare al e insistere sull"atto di fede, il quale, in ultima istanza, ¢ dirimente per
distinguere chi appartiene alla Chiesa in atto o in potenza. Pero, come st affer-
mava, | adesione iz actu avviene non solo per fidem, ma anche per caritatem viae.

¥ $Th 11,q.8,a. 3co

¥ Lo ha sottolineato P. Coda, I/ logos ¢ il nulla. Trinitd, religioni, mistica, Cittd Nuova, Roma
20042, pp. 78-82.

® §.Th. 111, g 48, . 2 o «Christus {...], ex caritace et obedientia patiendo, maius aliquid Deo
exhibuit quam exigerer recompensatio fotius offensae humani generis. [...] Er ideo passio Christi non
solum sufficicns, sed etiam superabundans satisfactio fuit pro peccatis humani generis, secundum illud 1
foan. 1. ipse est propitiatio pro peccatis #0siris, non pro nostyis antem tantum, sed etiam pro tatins mundi».

163



EMANUELE Pr1r1

La stessa in-corporazione dell’umanita a Cristo avviene, come mostrato, ex -
ritate et obedientia. Fede e carit, quindi, per quanto distinguibili, non possono
stare [’una separata dall’altra, come ribadisce Tommaso quando scrive a propo-
sito dei frutti della passione di Cristo: «la fede con la quale siamo mondati dal
peccato non ¢ la fede informe (non est fides informis), che pud coesistere con il
peccato, ma la fede informata dalla carith (sed est fides formata per caritatem):
per cui la passione di Cristo ci viene applicata non solo quanto all"intelligenza,
ma anche quanto alla volonta» .

L’inserimento nella vita di Cristo, ¢ quindi nel suo Corpo, non avviene
per una fides informis, meramente intellettiva, ma per una fides caritate formata.
Non & un caso che gia nel Commento alle Sentenze si ponga il problema dei fe-
deli peccatori, ossia di coloro che non hanno una fede piena, poiché la volonta
non aderisce al bene intravisto dall'intelligenza. Ebbene, Tommaso afferma che
«i fedeli peccatori appartengono in qualche modo (aliguo modo) all unita della
Chiesa in quanto sono uniti ad essa con la fede (per fidern), che ¢ un’unita mate-
riale. Tuttavia non si possono dire membra in senso proprio (zor tamen possunt
dici membra proprie), se non come un membro morto (membrum mortuum),
cioé in senso equivoco» ™.

Cosi, se in virtute Christi possiamo dire, in un certo modo, che tutti gli
uomini formano la Chiesa iz actu, alla stessa maniera, in ragione della liberta
creaturale, possiamo dire che tutti gli uomini formano la Chiesa in potentia, poi-
ché lavita della fides caritate formata non pud darsi mai definitivamente (in statu
viae), ma coincide, piuttosto, con un cammino di uscita da sé, dal proprio accam-
pamento, per andare verso di Lui, per aderire alla croce di Cristo (£5 13,13). Se
poi un discorso simile vale per i fedeli peccatori, a maggior ragione vale per gli
infedeli, per i membri delle altre religioni (ai quali, comunque, Tommaso non
sembra pensare, almeno ad un primo sguardo), i quali non possono certo dirsi
soggettivamente colpevoli di non aver conosciuto il messaggio cvangelico.

1l pensiero di Tommaso d’Aquino, ad ogni buon conto, da questa angola-
tura appare forremente cristocentrico (ed & un cristocentrismo di matrice pao-
Jina), poiché & Cristo che ricapitola e relaziona, in sé, tutte le cose (cfr. £'1,10).
Si capisce, dunque, che la Chiesa non ¢ soltanto Corpo di Cristo, ma anche spo-
sain cammino verso di Lui. Pertanto, non risulta inappropriato il riferimento al

 Ibi, q. 49, 2. 1 ad 5: «Fides autem per guam a peccato mundamur, non est fides informis, quac
potest esse etiam curm peccato. sed est fides formara per caritatem, ut sic passio Christi nobis applicerur
non solum quantum ad intellectumn, sed etiam quantum ad affectum>.

 fr Sent. 11 d. 13, g 2, a. 2, co. 2: «fideles peccatores pertinent quidem aliquo modo ad
unitatem Ecclesiae inquantum continuantur ei per fidem, quac est uniras materialis; non tamen possunt
dici membra proprie, nisi sicur membrum mortuum, scilicer aequivoces.

164



«EXTRA ECCLESIAM NULLA SALUS»?

biblista Romano Penna, il quale, a ral proposito, annota ed esprime quello che
pare essere presente, seppur implicitamente, nella riflessione rommasiana: «la
chiesa non pud pretendere di far combaciare il Cristo esattamente con i propri
confini, poiché egli & piti grande di lei; [a chiesa percid deve umilmente rico-
noscere che al di fuori di sé non esiste né il vuoto né I'inferno, ma si estende il
raggio d’azione del Cristo ¢ ferve la convergenza di tutte le cose verso di lui»*.,

In conclusione, tornando alla domanda posta dal nostro titolo, extrz Ec-
(lesiam }’llll[d Jdlll.f? Per Tommaso, 13. I'iSpOStﬁ & CVian temente affermativa: non
¢’¢ salvezza al di fuori della Chiesa. Tuttavia, il suo concerto di Chiesa ¢ estre-
mamente sfaccettato e aperto, tale per cui la sua posizione ¢ avvicinabile, in defi-
nitiva, almeno a quella dell’approccio inclusivista. In efferti, restando nella sua
logica interna e adoperando il suo apparato concetruale, ¢ possibile sostenere
che al di fuori della Chiesa non si trova alcun uomo: dunque, ’intera umanita
¢ gid salva e redenta.

ABSTRACT

This paper proposes a bistorico-theoretical zmﬂ[yxis qf Summa Theologiae,

il q. 8 a. 3, in which Thomas Aquinas tries to understand the velationship
between Christianity and the infideles. Remembering that within X111 century
the principle extra Ecclesiam nulla salus was subdued to a stiff interpretation by
official statements of Catholic Church, we have to say that not all opinions and
reflections on this topic weve really closed, and several thinkers propose paler posi-
tions. Aquinas, in particular, connects Church membership to Christ membership
and one of the consequences of this is the distinction between Church in potentia
and in actu. Starting from here, it’s possible to understand what Aquinas says: in
vireute Christi, every person — faithful or not — could be considered member of the
Christ’s 504{}', and then qf the Church, at least in potentia., «Ar least> because,
ﬁom a4 certain point of view, all hzmmnity could be considered member in actu qf
the Church. Agquinas, z‘broug/:l those arguments, interprels extra Ecclesiam nulla

salus iz a very open manner and comes close to an inclusivist approach.

W R. Penna, I ritrasti originaii di Gesie il Cristo. Inizi e sviluppi della eristologia neo-testamentaria, 11.
Gli sviluppi, San Paolo, Milano 1999, p. 228, dove la citazione prosegue cosi: <« perd soltanto nella chiesa
ci puod essere la piena consapevolezza di questa signoria universale di Cristo, poiché soltanto ad essa Dio
lo ha consegnato in proprio: del resto, non il cosmo ma solo la chiesa ¢ il corpo di Cristo!».

165



