
Testimonianze extracristiane
Data: Mercoledì, 15 agosto 2001 @ 12:00:00 CEST

Argomento: Il Gesù della storia e i suoi seguaci

sulla persona di Gesù di Nazareth e sulla Chiesa primitiva
di Andrea Nicolotti
Tutte le testimonianze storiche e le reminescenze su Gesù e sulla Chiesa secondo le fonti non cristiane

dei primi due secoli.

https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=68


Sommario
Introduzione
Giuseppe flavio
Cornelio Tacito
Plinio il Giovane
Svetonio
Adriano Imperatore
Trifone Giudeo
Marco Aurelio
Epitteto
Galeno
Frontone
Luciano di Samosata
Celso
Thallos
Appendice

Petronio
Apuleio
Testimonianze giudaiche

https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=2
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=3
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=4
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=5
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=6
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=7
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=8
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=9
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=10
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=11
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=12
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=13
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=14
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=15
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=15
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=16
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=17


Natività - Bassorilievo di Jacopo della Quercia, Portale
della Chiesa di S. Petronio, Bologna

Introduzione
Il presente capitolo si prefigge di raccogliere

tutte le testimonianze storiche e tutte le
reminiscenze sulla persona di Gesù di Nazareth e
sui primi Cristiani, quali rinvenibili negli scritti di
autori non cristiani dei primi due secoli dell’era
volgare.

Certamente tali testimonianze sono assai
poche di fronte all’abbondanza delle fonti cristiane
che trattano delle origini del cristianesimo;
tuttavia, ciò non genera stupore nello storico, il
quale è ben avvezzo a simili “penurie” di fonti. Gli
scrittori non direttamente interessati a questa
nuova fede, infatti, tendono a disinteressarsi di un
fenomeno che per i primi tempi viene visto
semplicemente come una questione religiosa
interna al popolo ebraico. L’attenzione per il

fenomeno cristiano nascerà solamente quando esso acquisterà una certa rilevanza sociale, tale da farlo
balzare innanzi agli occhi di tutti.

 
Per questo motivo, vedremo che le prime testimonianze non cristiane entrarono a far parte degli scritti

dell’epoca per necessità pratiche e per motivi spesso contingenti; gli accenni a Gesù ed ai suoi seguaci,
quando vengono inseriti in opere redatte in questi primi due secoli, sono digressioni che hanno la funzione di
completare la narrazione di altri avvenimenti storici (Tacito, Svetonio), o sono parte di libri storici che
trattano specificamente della Giudea (Giuseppe), o ancora sono contenuti all’interno di corrispondenza tra il
potere romano centrale e le sue ramificazioni provinciali (Plinio, Adriano) oppure sono spunti polemici o
satirici di pagani, Ebrei e filosofi contro i Cristiani (Petronio, Trifone, Apuleio, Marco Aurelio, Luciano,
Galeno, Epitteto e Celso). Pertanto, le notizie storiche più interessanti riguardo al cristianesimo antico
andranno successivamente ricercate tra gli scritti cristiani.

Seguono, in ordine cronologico, queste testimonianze, di importanza e valore storico più o meno degno
di nota.

Per due trattazioni significative della questione, si vedano: R. Van Voorst, Gesù nelle fonti extrabibliche,
Torino, Edizioni Paoline, 2004; E. Norelli, La presenza di Gesù nella letteratura gentile dei primi due secoli,
in A. Pitta (a cura di), Il Gesù storico nelle fonti del I-II secolo, Bologna, Dehnoniane, 2005 (Ricerche
Storico Bibliche 17/2), pp. 175-215.



Giuseppe Flavio

Giuseppe Flavio
Le prime chiare testimonianze storiche sulla persona di

Gesù, ci sono tramandate dallo storico giudeo-romano
Giuseppe Flavio (37-103 circa), che fu prima legato del
Sinedrio, governatore della Galilea e comandante
dell’esercito giudaico nella rivolta antiromana, ed in seguito
consigliere al servizio dell’imperatore Vespasiano e di suo
figlio Tito.

Nella sua opera Antichità giudaiche (93-94), nella quale
narra la storia ebraica da Abramo sino ai suoi tempi, egli fa
un accenno indiretto a Gesù; l’occasione gli è fornita dal
racconto della illegale lapidazione dell’apostolo Giacomo
(detto tradizionalmente il Minore), che era a capo della
comunità cristiana di Gerusalemme, avvenuta nel 62,
descritto come un atto sconsiderato del sommo sacerdote nei
confronti di un uomo virtuoso:

“Anano […] convocò il sinedrio a giudizio e vi
condusse il fratello di Gesù, detto il Cristo, di nome
Giacomo, e alcuni altri, accusandoli di trasgressione
della legge e condannandoli alla lapidazione” (Ant. XX,
200)

1
.

In un altro passo, invece, egli fa menzione della figura di Giovanni Battista; Erode Antipa, per sposare
Erodiade moglie del proprio fratello aveva ripudiato la figlia di Arete, re di Nabatene, la quale si rifugiò dal
proprio padre. Ne sorse una guerra nel 36 in cui Erode fu sconfitto, e questo è il commento di Giuseppe:

“Ad alcuni dei Giudei parve che l’esercito di Erode fosse stato annientato da Dio, il quale
giustamente aveva vendicato l’uccisione di Giovanni soprannominato il Battista. Erode infatti
mise a morte quel buon uomo che spingeva i Giudei che praticavano la virtù e osservavano la
giustizia fra di loro e la pietà verso Dio a venire insieme al battesimo; così infatti sembrava a lui
accettabile il battesimo, non già per il perdono di certi peccati commessi, ma per la purificazione
del corpo, in quanto certamente l’anima è già purificata in anticipo per mezzo della giustizia. Ma
quando si aggiunsero altre persone - infatti provarono il massimo piacere nell’ascoltare i suoi
sermoni - temendo Erode la sua grandissima capacità di persuadere la gente, che non portasse a
qualche sedizione - parevano infatti pronti a fare qualsiasi cosa dietro sua esortazione - ritenne
molto meglio, prima che ne sorgesse qualche novità, sbarazzarsene prendendo l’iniziativa per
primo, piuttosto che pentirsi dopo, messo alle strette in seguito ad un subbuglio. Ed egli per
questo sospetto di Erode fu mandato in catene alla già citata fortezza di Macheronte, e colà fu
ucciso”. (Ant. XVIII, 116-119)

2
.

È interessante il motivo politico che Giuseppe aggiunge a quello addotto dai vangeli, ovvero le continue
rampogne del battista ad Erode per la sua situazione adultera.

Ma la testimonianza di gran lunga più interessante è contenuta nel capitolo decimottavo della medesima
opera, ed è nota tra gli storici come Testimonium flavianum. Essa, a causa della difficoltà di alcune sue
affermazioni, fu oggetto di un lungo dibattito fra gli studiosi. Così infatti si presenta nella forma a noi
tramandata:

“Ci fu verso questo tempo Gesù, uomo saggio, sempre che si debba definirlo uomo: era infatti
autore di opere inaspettate, maestro di uomini che accolgono con piacere la verità, ed attirò a sé
molti Giudei, e anche molti della grecità. Questi era il Cristo. E quando Pilato, per denunzia
degli uomini notabili fra noi, lo punì di croce, coloro che da principio lo avevano amato non
cessarono. Egli infatti apparve loro al terzo giorno nuovamente vivo, avendo già annunziato i
divini profeti queste e migliaia d’altre meraviglie riguardo a lui. Fino ad oggi ed attualmente non
è venuto meno il gruppo di quelli che, da costui, sono chiamati Cristiani” (Ant. XVIII, 63-64)

3
.

Per molti le affermazioni evidenziate dal carattere corsivo, presentate in tal modo, sembrano essere
opera di uno scrittore che crede alla divinità di Gesù, alla sua risurrezione, alla sua qualità di Messia (Cristo)
predetto dai profeti; a un giudeo non convertito al cristianesimo, qual era Giuseppe, tali cose sono parse
difficilmente ascrivibili.

Per questo motivo, a partire dal secolo XVI con Gifanio e Osiandro, l’autenticità del passo è stata messa
in dubbio da un numero sempre crescente di commentatori, pur non mancando coloro che la difendevano
anche tra autori di larga fama, quali F. K. Burkitt

4
, A. von Harnack

5
, C. G. Bretschneider e R. H. J. Schutt.

Una gran parte di studiosi, invece, non giudicava il Testimonium come totalmente apocrifo, opera di getto



d’un cristiano che l’ha inserito in quel punto della storia di Giuseppe, bensì lo riteneva un passo interpolato,
scoprendovi il lavorio di una mano cristiana che avrebbe ritoccato volontariamente o involontariamente un
tratto autentico delle Antichità

6
 (per ritocco involontario si allude ad un errore non così raro dei copisti, i

quali talora inserivano inopportunamente nel testo alcune annotazioni o glosse marginali, apposte da qualche
lettore; della possibilità di tale errore ci informano già gli antichi)

7
.

Si è notato che se il passo su Gesù fosse stato costruito a tavolino da un interpolatore cristiano, sarebbe
stato verosimilmente inserito subito dopo il resoconto di Giuseppe su Giovanni Battista, mentre in Giuseppe
l’accenno a Gesù non segue il racconto di Giovanni. D’altra parte, sarebbe strano che Giuseppe abbia omesso
di registrare qualche informazione su Gesù, dato che si occupa del Battista, di Giacomo e di altri personaggi
del genere; né il cristianesimo, da storico qual era, gli poteva essere ignoto, essendo a quei tempi penetrato
fin nella famiglia imperiale. Quando poi Giuseppe più avanti tratta di Giacomo, invece di indicare come si
faceva di solito il nome del padre per identificarlo (Giacomo figlio di …), lo chiama “fratello di Gesù detto il
Cristo”, senza aggiungere altro, lasciando intendere che questa figura era già nota ai suoi lettori. Se a ciò si
aggiunge che Flavio Giuseppe parla già di altri “profeti” (come appunto Giovanni, oppure Teuda), è
perfettamente plausibile che si sia occupato anche di Cristo.

Esaminando il problema, notiamo che:

1. Tutti i manoscritti greci delle opere di Giuseppe che noi possediamo dal secolo XI in giù,
contengono questo passo nella medesima forma; esso è pure citato due volte dallo storico Eusebio di
Cesarea nei primi decenni del IV secolo

8
. Quindi, a questo proposito, la tradizione testuale è forte.

2. Origene, alla metà del secolo III, attribuisce al nostro Giuseppe l’affermazione che Gerusalemme
fu distrutta per castigo divino in punizione del martirio dell’apostolo Giacomo, aggiungendo: “E la
cosa sorprendente è che egli, pur non ammettendo il nostro Gesù essere il Cristo, ciò nondimeno rese
a Giacomo attestazione di tanta giustizia” (Commentarium in Matthaeum, X,17)

9
. Questa notizia pare

essere in contraddizione con quanto si legge nel nostro Testimonium. In un’altra opera riprende il
medesimo concetto, facendo egualmente rilevare come Giuseppe dica queste cose “sebbene non
credente in Gesù come il Cristo” (Contra Celsum, I,47)

10
. Di qui si ha la conferma di quanto

ipotizzato riguardo alla fede non cristiana di Giuseppe. È invece discutibile la conoscenza che Origine
mostra delle Antichità: vero è che Giuseppe considera iniqua la condanna sommaria di Giacomo, e la
indica come la causa della deposizione del sommo sacerdote Anano da parte dell’autorità romana;
egli infatti aveva convocato il sinedrio e pronunciato una condanna a morte senza il permesso del
procuratore della Giudea, approfittando del periodo che incorse tra la morte di Festo e l’insediamento
del successore Albino. Purtuttavia, Giuseppe Flavio in nessun passo afferma che per il martirio di
Giacomo Gerusalemme si attirò la punizione divina, come ci dà ad intendere Origene. Nello stesso
errore incorre Eusebio, che attribuisce a Giuseppe la medesima sentenza

11
. Secondo taluni

12
, poiché il

medesimo Eusebio per i fatti di Giacomo utilizza ampiamente l’antico storico Egesippo
13

, vi fu una
confusione tra le notizie di Egesippo e Giuseppe, forse anche favorita da una certa somiglianza dei
nomi (pronunciati in greco rispettivamente Ighìsippos e Iòsipos). Questo ci può far pensare che
Origene ed Eusebio non conoscessero a fondo le opere di Giuseppe, per lo meno in questi punti.

3. Dal lato della critica interna, il linguaggio del Testimonium non è dissonante dallo stile di
Giuseppe. Tra i tanti commentatori, è opportuno ricordare H. St. J. Thackeray, il quale trattò a lungo
dell’argomento dal punto di vista stilistico e filologico, e da negatore assoluto della autenticità del
passo divenne sostenitore della sua sostanziale autenticità, sposando la tesi della parziale
interpolazione cristiana

14
.

4. Il testo, anche se liberato dalle aggiunte evidenti, conserva un ottimo senso, sia
grammaticalmente che storicamente; secondo alcuni le aggiunte cristiane, che spezzano il fluire del
discorso, sono tutte in forma parentetica, come se fossero state aggiunte in mezzo ad un testo
preesistente. Se eliminate, renderebbero la narrazione più scorrevole. Alcune espressioni, inoltre,
difficilmente appartengono ad un Cristiano (ad esempio, quando si dice che Pilato condannò a morte
Cristo, si parla di "uomini notabili fra noi", come se l'autore fosse un Giudeo).

5. Sono state proposte alcune correzioni che renderebbero il testo ancora meno “cristiano”. Ad
esempio, la frase “maestro di uomini che accolgono con piacere la verità” potrebbe essere corretta in
“maestro di uomini che accolgono con piacere le cose inconsuete” (a causa della somiglianza delle
parole greche talêthê = la verità, e taêthê, le cose inconsuete). L’espressione taêthê è poco comune, e
poteva essere più facilmente confusa con il più noto talêthê. In questo caso, la descrizione di Gesù
come “autore di opere straordinarie” della riga precedente si attaglierebbe benissimo a questa
osservazione. Più avanti, nella frase “E quando Pilato, per denunzia degli uomini notabili fra noi, lo
punì di croce, non cessarono coloro che da principio lo avevano amato”, se il kaí iniziale viene



tradotto in senso avversativo (=ma) e non come semplice congiunzione (=e), si ha di fronte una
considerazione sull’atteggiamento dei Cristiani, i quali avrebbero dovuto secondo l’autore
abbandonare Gesù in seguito alla sua morte, ma invece continuarono a seguirlo.

 
Una svolta decisiva nell’analisi del testo fu impressa nel 1971 dalla scoperta di una Storia universale

scritta in Siria nel X secolo dal vescovo e storico cristiano Agapio di Ierapoli (in Frigia, Asia Minore), che
riporta una traduzione araba del Testimonium. Per molti essa rappresenta un testo migliore di quello greco
tramandato, compatibile con il pensiero di Giuseppe e privo di quelle affermazioni "cristiane" che sono state
contestate dai critici; in tal modo, parve confermare sia la sostanziale autenticità del passo, sia la teoria di
coloro che già prima avevano ipotizzato un’interpolazione successiva con i soli metodi della critica interna

15
.

Ecco il testo arabo:
“Similmente dice Giuseppe l’ebreo, poiché egli racconta nei trattati che ha scritto sul governo dei
Giudei: “Ci fu verso quel tempo un uomo saggio che era chiamato Gesù, che dimostrava una
buona condotta di vita ed era considerato virtuoso (o: dotto), e aveva come allievi molta gente
dei Giudei e degli altri popoli. Pilato lo condannò alla crocifissione e alla morte, ma coloro che
erano stati suoi discepoli non rinunciarono al suo discepolato (o: dottrina) e raccontarono che egli
era loro apparso tre giorni dopo la crocifissione ed era vivo, ed era probabilmente il Cristo del
quale i profeti hanno detto meraviglie”

16
.

Come è possibile notare da un semplice raffronto tra i due testi, siamo di fronte alle medesime
informazioni: tuttavia, mentre nella recensione greca Giuseppe sembra riferire in prima persona le
considerazioni “cristiane” nei riguardi di Gesù, quasi le condividesse, in quello arabo egli si limita
esclusivamente a riportare quanto i discepoli di Gesù riferivano su di lui. Da parte sua, l’autore testimonia
l’esistenza storica di quello che egli chiama in entrambi i testi un “uomo saggio”.

L’importanza di questo testo forse più “puro” sta nel fatto che è opera di un vescovo cristiano: parrebbe
difficile pensare che in uno scrittore cristiano il testo di Giuseppe sia stato modificato in senso minimizzante
nei confronti di Gesù. Per cui, probabilmente, Agapio aveva di fronte una migliore recensione del testo di
Giuseppe

17
. “Migliore recensione” non significa “originale”; egli infatti traduceva da una versione siriaca,

forse anch’essa viziata da qualche intervento redazionale spurio.
Alla luce di tutto ciò, i critici moderni sono ormai concordi nel ritenere il passo del Testimonium come

sostanzialmente autentico nella sua testimonianza storica di Gesù, sebbene per molti esso ha aver subito
prima del secolo IV delle interpolazioni cristiane. E non manca chi, diversamente spiegando le parti
cosiddette "cristiane", ritiene che queste interpolazioni non esistano, e che il testo sia interamente autentico
(Étienne Nodet, per esempio). L'importante monografia di Serge Badet (favorevole all'autenticità
completa) affronta tutti questi problemi ed è un riferimento imprescindibile

18
. Lucio Troiani ha dimostrato

che il testo può anche essere conservato così com'è, senza dover ipotizzare alcuna alterazione cristiana (leggi
l'articolo).

Quanto ci interessa rilevare, in sostanza, è che Giuseppe Flavio cita nelle sue opere storiche tre
personaggi evangelici, ovvero Giovanni Battista, Giacomo il Minore e Gesù medesimo, collocando intorno
all’anno 30 d.C. l’attività e la morte di quest’ultimo, per mano di Ponzio Pilato su denuncia delle autorità
giudaiche dell’epoca.

NOTE AL TESTO

1 `O ”Ananoj [..] kaq…zei sunšdrion kritîn kaˆ paragagën e„j aÙtÕ tÕn ¢delfÕn 'Ihsoà toà legomšnou
Cristoà, 'I£kwboj Ônoma aÙtù, ka… tinaj ˜tšrouj, æj paranomhs£ntwn kathgor…an poihs£menoj
paršdwke leusqhsomšnouj. Ed. B. Niese, Berolini, 1885-1892.

2 Tisˆ d� tîn 'Iouda…wn ™dÒkei Ñlwlšnai tÕn `Hrèdou stratÕn ØpÕ toà qeoà kaˆ m£la dika…wj
tinnumšnou kat¦ poin¾n 'Iw£nnou toà ™pikaloumšnou baptistoà. Kte…nei g¦r d¾ toàton `Hrèdhj ¢gaqÕn
¥ndra kaˆ to‹j 'Iouda…oij keleÚonta ¢ret¾n ™paskoàsin kaˆ t¦ prÕj ¢ll»louj dikaiosÚnV kaˆ prÕj tÕn qeÕn
eÙsebe…v crwmšnoij baptismù sunišnai: oÛtw g¦r d¾ kaˆ t¾n b£ptisin ¢podekt¾n aÙtù fane‹sqai m¾
™p… tinwn ¡mart£dwn parait»sei crwmšnwn, ¢ll' ™f' ¡gne…v toà sèmatoj, ¤te d¾ kaˆ tÁj yucÁj
dikaiosÚnV proekkekaqarmšnhj. Kaˆ tîn ¥llwn sustrefomšnwn, kaˆ g¦r ¼sqhsan ™pˆ ple‹ston tÍ ¢kro£sei tîn
lÒgwn, de…saj `Hrèdhj tÕ ™pˆ tosÒnde piqanÕn aÙtoà to‹j ¢nqrèpoij m¾ ™pˆ ¢post£sei tinˆ fšroi, p£nta
g¦r ™ókesan sumboulÍ tÍ ™ke…nou pr£xontej, polÝ kre‹tton ¹ge‹tai pr…n ti neèteron ™x aÙtoà genšsqai
prolabën ¢nele‹n toà metabolÁj genomšnhj [m¾] e„j pr£gmata ™mpesën metanoe‹n. Kaˆ Ð m�n Øpoy…v
tÍ `Hrèdou dšsmioj e„j tÕn Macairoànta pemfqeˆj tÕ proeirhmšnon froÚrion taÚtV kt…nnutai.

3 G…netai d� kat¦ toàton tÕn crÒnon 'Ihsoàj sofÕj ¢n»r, e‡ge ¥ndra aÙtÕn lšgein cr»· Ãn g¦r paradÒxwn
œrgwn poiht»j, did£skaloj ¢nqrèpwn tîn ¹donÍ t¢lhqÁ decomšnwn, kaˆ polloÝj m�n 'Iouda…ouj, polloÝj
d� kaˆ toà `Ellhnikoà ™phg£geto· `O CristÕj oátoj Ãn. Kaˆ aÙtÕn ™nde…xei tîn prètwn ¢ndrîn par' ¹m‹n

https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=96


staurù ™pitetimhkÒtoj Pil£tou oÙk ™paÚsanto oƒ tÕ prîton ¢gap»santej· ™f£nh g¦r aÙto‹j tr…thn œcwn
¹mšran p£lin zîn tîn qe…wn profhtîn taàt£ te kaˆ ¥lla mur…a perˆ aÙtoà qaum£sia e„rhkÒtwn. E„j œti te nàn
tîn Cristianîn ¢pÕ toàde çnomasmšnon oÙk ™pšlipe tÕ fàlon.

4 In «Theologisch Tijdschrift» (1913), p. 135 ss.

5 Der jüdisch Geschichtsschreiber Josephus und Jesus Christus, in «Internationale Monatsschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik»
VII (1913), coll. 1037-1068. Ma la posizione dell'autore non fu sempre coerente.

6 Già alla fine del XIX secolo T. REINACH sosteneva questa tesi; cfr. in «Revue des Études juives» XXXV (1897), p. 1 ss. Egli fu uno
di coloro che tentarono di recuperare i testo originale espungendo quei passi che parevano inaccettabili. Più recentemente E. Bammel ha
tentato anch’egli una ricostruzione, ottenendo il massimo mutamento di significato con minime alterazioni testuali (poche lettere
all’interno delle parole); cfr. O. BETZ et alii (a cura di), Josephus Studien, Göttingen, 1974, pp. 9-22. In generale sulle posizioni degli
studiosi, cfr. A. M. DUBARLE, L’originalité du témoignage de Flavius Josèphe sur Jésus, in «Recherches des Sciences Religieuses»
LII (1964), pp. 177-203, e .

7 HIERONYMUS, Epistula CVI, 46: "Mi stupisco del fatto che non so qual temerario ha pensato di dover incorporare nel testo una
nostra annotazione marginale, che abbiamo scritto per istruzione del lettore [...] Perciò se è stato aggiunto qualcosa a lato per studio, non
deve essere incorporato al testo"; ed. J. Labourt, Paris, 1995, pp. 124-125. Vedi anche per lo stesso problema le osservazioni di Galeno
(Claudii Galeni opera omnia, ed. C. G. Kühn, Leipzig, 1824, XVI, 202; XVII, 634). Cfr. R. DEVREESSE, Introduction à l'étude des
manuscrits grecs, Paris, Imprimerie National, 1954, p. 81.

8 Historia ecclesiastica I, 11; Demonstratio evangelica III, 3, 105-106.

9 Kaˆ «tÕ qaumastÒn ™stin» Óti, tÕn 'Ihsoàn ¹mîn oÙ katadex£menoj e�nai CristÒn, oÙd�n Âtton 'IakèbJ
dikaiosÚnhn ™martÚrhse tosaÚthn. Ed. E. Klostermann, Leipzig, 1933.

10 Ka…toi ge ¢pistîn tù 'Ihsoà æj Cristù. Ed. M. Borret, Paris, 1967.

11 Historia ecclesiastica II, 23, 20.

12 Ad esempio si veda G. RICCIOTTI, in Flavio Giuseppe, lo storico Giudeo-romano, vol. I, Torino, 19492, p. 157.

13 Ivi, II, 23, 4-18. Egesippo era uno storico attivo all’epoca dell’imperatore Marco Aurelio (161-180), noto per i suoi cinque libri di
Memorie, di cui conserviamo qualche frammento.

14 L’analisi minuziosa del passo si trova in Josephus: the Man and the Historian, New York, 1929, pp. 136-149. A p. 137 Thackeray
afferma: “L’evidenza del linguaggio, che da un lato mostra segni dello stile dell’autore, e dall’altro non è quello che avrebbe usato un
cristiano, mi appare decisiva”, e ancora, a p. 142: “Il criterio dello stile fa pendere la bilancia in favore dell’autenticità del passaggio
considerato nel suo complesso, se non in ogni dettaglio. Se il testo fu mutilato e modificato, lo fu almeno su una base di Giuseppe”.

15 Cfr. S. PINÈS, An arabic version of the Testimonium Flavianum and its implications, Jerusalem, 1971.

16 Traduzione tratta da J. MAIER, Gesù Cristo e il cristianesimo nella tradizione giudaica antica, Brescia, 1994, p. 65.

17 Invece Pier Angelo Gramaglia, col metodo dell’analisi linguistica e tramite una retroversione greca del testo arabo, sminuisce
l’importanza della recensione araba del testo come testimonianza di un testo puro di Giuseppe (Il Testimonium Flavianum. Analisi
linguistica, in «Henoch» XX (1998), pp. 153-177). Come si può vedere, la questione è ancora aperta.

18 É. NODET, Jésus et Jean Baptiste selon Josèphe, in «Revue Biblique» XCII (1985), pp. 321-348 e 497-524; S. BARDET, Le
Testimonium Flavianum. Examen historique, considérations historiographiques, Paris, Cerf, 2002. Per una ricognizione delle
interpretazioni del passo nei secoli, si veda pure A. WHEALEY, Josephus on Jesus. The Testimonium Flavianum Controversy from Late
Antiquity to Modern Times, New York, Lang, 2003; cfr. anche quanto riportato all'indirizzo
http://www.josephus.yorku.ca/pdf/whealey2000.pdf. In genere, sul sito http://www.josephus.yorku.ca si trova una buona bibliografia.

http://www.josephus.yorku.ca/pdf/whealey2000.pdf
http://www.josephus.yorku.ca/


Tacito

Cornelio Tacito
Il grande storico romano Tacito (54-119), pretore, oratore, consul suffectus

e proconsole in Asia, scrisse attorno al 115 i suoi 16 libri di Annali, che narrano
la storia romana dalla fine del principato di Augusto (14 d.C.) alla morte
dell’imperatore Nerone (68).

Nel 64 scoppiò il grande e ben noto incendio della città di Roma, del quale
il medesimo imperatore fu accusato dall’opinione pubblica; il nostro storico ci
narra che Nerone cercò in tutti i modi di favorire le vittime del disastro e di
stornare da sé l’accusa che pendeva sul suo capo, con vari provvedimenti

1

“Tuttavia né con sforzo umano, né per le munificenze del principe o
cerimonie propiziatorie agli dei perdeva credito l’infamante accusa secondo la
quale si credeva che l’incendio fosse stato comandato”

A questo punto si inserisce il riferimento a Cristo ed ai suoi seguaci:
“Perciò, per far cessare tale diceria, Nerone presentò falsamente come

colpevoli e sottomise a pene raffinatissime coloro che la plebaglia, detestandoli
a causa delle loro nefandezze, denominava cristiani. Origine di questo nome era
Cristo, il quale sotto l'impero di Tiberio era stato condannato al supplizio dal procuratore Ponzio Pilato; e,
momentaneamente sopita, questa esiziale pratica religiosa di nuovo si diffondeva, non solo per la Giudea,
focolare di quel morbo, ma anche a Roma, dove da ogni parte confluisce e viene tenuto in onore tutto ciò che
vi è di turpe e di vergognoso. Perciò, da principio vennero arrestati coloro che confessavano, quindi, dietro
denuncia di questi, fu condannata una ingente moltitudine, non tanto per l’accusa dell'incendio, quanto per
odio del genere umano. Inoltre, a quelli che andavano a morire si aggiungevano scherni: coperti di pelli
ferine, perivano dilaniati dai cani, o venivano crocifissi oppure arsi vivi in guisa di torce, per servire da
illuminazione notturna al calare della notte. Nerone aveva offerto i suoi giardini e celebrava giochi circensi,
mescolato alla plebe in veste d’auriga o ritto sul cocchio. Perciò, benché ciò avvenisse contro colpevoli,
meritevoli di pene severissime, nasceva un senso di pietà, in quanto venivano uccisi non per pubblico
interesse, ma per la ferocia di uno solo” (Ann. XV, 44)

2

La descrizione di Tacito ci informa innanzitutto che a quell’epoca la comunità cristiana di Roma
disponeva di un considerevole numero di membri, poiché una ingens multitudo rappresenta certo un numero
considerevole. Poi, ci fornisce qualche spunto anche per comprendere quale fosse l’idea della Roma pagana
riguardo a questa nuova fede.

Tacito ci fa notare che i cristiani erano invisi al popolo “a causa delle loro nefandezze”, e che la loro
fede era una “esiziale superstitio”; essi sono definiti “rei” e “meritevoli di pene severissime”, accusati di
“odio del genere umano”.

Il cristianesimo era agli occhi dei pagani una superstitio nova, e i cristiani erano dei molitores rerum
novarum, perché introducevano un culto e uno stile di vita assai diverso da quello tradizionale. Superstitio
non è più, nel linguaggio romano, un sinonimo di religio, ma ne è l’opposto; superstitiones sono quei culti
stranieri o innovatori che non corrispondono alla tradizione degli antenati (mos maiorum) e non hanno
ricevuto pubblico riconoscimento. Così, fin dall’epoca antica, stabiliva la prescrizione attribuita al re Numa e
riportata da Cicerone: “Nessuno abbia proprie divinità nuove o straniere, non riconosciute pubblicamente”

3
.

Superstitiones sono definiti quindi tutti i culti orientali, il cui carattere a lor modo di vedere smodato
(immodicus) non può non suscitare una istintiva diffidenza agli occhi del romano colto; non sono esenti da
questa accusa il giudaismo e la religione egiziana.

Il cristianesimo è dunque una superstizione straniera, e per di più dotata dell’eccesso comune ai culti
orientali; è una “superstizione nuova”, per cui non gode neppure della caratteristica dell’antichità, che dai
Romani veniva sempre guardata con grande rispetto

4
.

La colpa dei cristiani è quella riassunta dall’espressione “odio del genere umano”: essi costituivano
nella società imperiale un gruppo a sé, estraniato dalla vita pubblica e dalla religiosità comune, che era un
elemento di coesione sociale. Il rifiuto di adesione alla religione dello stato era visto come un atto di
sovversione politica, esattamente come la tendenza a rifiutare costumi ed istituzioni tradizionali e ad
estraniarsi dalla vita pubblica. La stessa accusa era stata rivolta dagli scrittori greci ai Giudei, e il medesimo
Tacito la aveva già affibbiata a loro, come ora fa con i Cristiani, tacciandoli di “ostile odio verso tutti gli
altri”

5
. Ma mentre gli Ebrei potevano vantare l’antichità del loro culto, i Cristiani non erano visti altrimenti

che come una pianta avulsa dal ceppo giudaico. Negli stessi anni, Plinio il Giovane pare essersi parzialmente
ricreduto circa i pregiudizi che derivavano da tal giudizio, come ci indica la lettera che esamineremo più
avanti.

Le poche parole di Tacito riferite a Gesù Cristo, mostrano che egli è ben informato a riguardo, e che la
fonte a cui attinse dovette su questo punto essere ottima. Invero si sa che Tacito raccoglie le notizie con molta



circospezione, al punto che talora si è potuto con buon esito riconoscere i documenti preesistenti di cui egli si
è valso, e in qualche modo stabilire le derivazioni delle notizie riferite. Il fatto che Tacito non usi le classiche
espressioni del “sentito dire”, quali ferunt, tradunt (si dice, si racconta) ci fa pensare che egli attingesse a
notizie di prima mano.

Il problema delle fonti delle quali Tacito si è avvalso è un tema ancora aperto, ma la critica ha oramai
raggiunto dei risultati assodati

6
. Innanzitutto Tacito, per la sua posizione politica, aveva accesso agli acta

senatus, ovvero i verbali delle sedute del senato romano, e gli acta diurna populi Romani, ovvero gli atti
governativi e le notizie su ciò che accadeva giorno per giorno. Egli è comunemente riconosciuto come storico
tra i più scrupolosi, come ci attesta anche l’antica testimonianza di Plinio il Giovane che ne loda la
diligentia

7
; Tacito si dedicò infatti con gran diligenza e scrupolo alla raccolta di informazioni e notizie,

utilizzando non solo fonti letterarie, ma anche documentarie. Certo anch’egli, come era costume, seguì pure i
lavori degli storici precedenti: egli stesso cita le opere di quattro autori, ovvero Plinio il Vecchio, Vipsiano
Messalla, Cluvio Rufo e Fabio Rustico. Difficile è però la ricostruzione precisa delle fonti (tutte perdute)
usate per ogni singola sezione della sua opera, che erano probabilmente le stesse cui attinsero anche i
contemporanei Svetonio e Plutarco, come dimostrano certe concordanze assai precise su alcuni argomenti
comuni.

Si è detto che Plinio il Vecchio (23-79, deceduto mentre osservava l’eruzione del Vesuvio) è una delle
fonti esplicitamente citate da Tacito; egli, inoltre, era amico del nipote di lui, Plinio il Giovane, il cui grande
legame ci è testimoniato dall’epistolario incorso tra i due.

Prima di parlare delle guerre giudaiche Tacito ha una digressione sulla Giudea che, nell’insieme,
riproduce una descrizione fatta da Plinio il Vecchio nel libro V della sua Naturalis historia

8
. Ora, sappiamo

che Plinio conosceva la Palestina direttamente, in quanto si era colà recato e forse aveva preso parte alla
guerra del 70; sappiamo anche che la sua opera più importante ed ambiziosa, alla quale certamente Tacito
attinse, fu la perduta A fine Aufidi Bassi, che trattava il periodo tra la fine dell’impero di Claudio e l’ascesa di
Vespasiano, e che fu pubblicata postuma dal nipote. Per questo, si è avanzata da alcuni l’ipotesi che Tacito,
nel riferire notizie su Gesù, abbia seguito una qualche citazione di Plinio, oggi perduta

9
; questa congettura,

pur essendo assai seducente, deve ancora essere sottoposta a verifica.
Due analisi di questo passaggio di Tacito da parte dei proff. Marius Lavency e Ludovic Wankenne

dell'università di Lovanio sono reperibili in rete, in lingua francese.

NOTE AL TESTO

1 Cfr. J: BEAUJEU, L’incende de Rome en 64 et les Chrétiens, Bruxelles, 1960.

2 Sed non ope humana, non largitionibus principis aut deum placamentis decedebat infamia quin iussum incendium crederetur. Ergo
abolendo rumori Nero subdidit reos et quaesitissimis poenis adfecit, quos per flagitia invisos vulgus Christianos appellabat. Auctor
nominis eius Christus Tiberio imperitante per procuratorem Pontium Pilatum supplicio adfectus erat; repressaque in praesens exitiabilis
superstitio rursum erumpebat, non modo per Iudaeam, originem eius mali, sed per urbem etiam quo cuncta undique atrocia aut pudenda
confluunt celebranturque. Igitur primum correpti qui fatebantur, deinde indicio eorum multitudo ingens haud proinde in crimine incendii
quam odio humani generis convicti sunt. Et pereuntibus addita ludibria, ut ferarum tergis contecti laniatu canum interirent, aut crucibus
adfixi aut flammandi, atque ubi defecisset dies in usum nocturni luminis urerentur. Hortos suos ei spectaculo Nero obtulerat et circense
ludicrum edebat, habitu aurigae permixtus plebi vel curriculo insistens. Unde quamquam adversus sontes et novissima exempla meritos
miseratio oriebatur, tamquam non utilitate publica sed in saevitiam unius absumerentur. Ed. E. Koestermann, Lipsiae 1965.

3 De legibus II, 8, 19.

4 I riti dei Giudei, ad esempio, per quanto diversi da quelli di tutti gli altri popoli, vanno difesi per la loro antichità. Cfr. TACITO,
Historiae, V, 5, 1. Sui rapporti tra Roma e il cristianesimo, si vedano P. DE LABRIOLLE, La réaction païenne, Paris, 1934; M. SORDI,
I Cristiani e l’impero romano, Milano, 1984; G. JOSSA, I Cristiani e l’impero romano da Tiberio a Marco Aurelio, Napoli, 1991.

5 Historiae V, 5.

6 Cfr. G. GARBARINO (a cura di), Letteratura latina, Torino, 1992, vol. III, p. 392-393; G. B. CONTE – E. PIANEZZOLA, Storia e
testi della letteratura latina, Firenze, 1989, vol. III, p. 326.

7 Epistulae VII,33.

8 Historiae V, 2-13; Naturalis historia V,15.

9 Ipotesi suggerita da P. BATIFFOL, Il valore storico dei vangeli, Firenze, 1913, p. 45.

http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/02/TacitLav.html
http://bcs.fltr.ucl.ac.be/FE/02/TacitWank.html


Plinio il Giovane, statua dall'edicola dei
fratelli Rodari (Como, lunetta del portale

mediano della cattedrale)

Plinio il Giovane
Gaio Cecilio Plinio Secondo (61-112/113), nipote dello

storiografo Plinio il Vecchio, fu allievo del famoso retore
Quintiliano, avvocato, consul suffectus e governatore della Bitinia
e del Ponto. Egli ci ha lasciato una raccolta di epistole contenute
in 10 libri, l’ultimo dei quali contiene il carteggio ufficiale tra lui e
l’imperatore Traiano. Queste lettere risalgono per lo più al periodo
del governatorato di Plinio in Bitinia, ovvero agli anni 111-113, e
sono una fonte documentaria di eccezionale importanza.

In una di queste lettere - scritta nello stesso periodo in cui
l’amico Tacito redigeva il suo racconto sulla persecuzione
cristiana del 64 - egli si rivolge a Traiano per ottenere istruzioni
da seguirsi nel trattare con i cristiani della Bitinia e del Ponto, ove,
come detto, ricopriva la carica di legato con potere consolare.

Eccone il testo:
“È per me un dovere, o signore, deferire a te tutte le questioni

in merito alle quali sono incerto. Chi infatti può meglio dirigere la
mia titubanza o istruire la mia incompetenza?
Non ho mai preso parte ad istruttorie a carico dei cristiani;
pertanto, non so che cosa e fino a qual punto si sia soliti punire o
inquisire. Ho anche assai dubitato se si debba tener conto di
qualche differenza di anni; se anche i fanciulli della più tenera età
vadano trattati diversamente dagli uomini nel pieno del vigore; se
si conceda grazia in seguito al pentimento, o se a colui che sia
stato comunque cristiano non giovi affatto l’aver cessato di
esserlo; se vada punito il nome di per se stesso, pur se esente da colpe, oppure le colpe connesse al nome.

Nel frattempo, con coloro che mi venivano deferiti quali cristiani, ho seguito questa procedura: chiedevo
loro se fossero cristiani. Se confessavano, li interrogavo una seconda e una terza volta, minacciandoli di pena
capitale; quelli che perseveravano, li ho mandati a morte. Infatti non dubitavo che, qualunque cosa
confessassero, dovesse essere punita la almeno loro pertinacia e la loro cocciuta ostinazione. Ve ne furono
altri affetti dalla medesima follia, i quali, poiché erano cittadini romani, ordinai che fossero rimandati a
Roma. Ben presto, poiché si accrebbero le imputazioni, come avviene di solito per il fatto stesso di trattare
tali questioni, mi capitarono innanzi diversi casi.

Venne messo in circolazione un libello anonimo che conteneva molti nomi. Coloro che negavano di
essere cristiani, o di esserlo stati, ritenni di doverli rimettere in libertà, quando, dopo aver ripetuto quanto io
formulavo, invocavano gli dèi e veneravano la tua immagine con incenso e vino, che a questo scopo avevo
fatto portare assieme ai simulacri dei numi, e dopo aver imprecato contro Cristo, cosa che si dice sia
impossibile ad ottenersi da coloro che siano veramente cristiani.

Altri, denunciati da un delatore, dissero di essere cristiani, ma subito dopo lo negarono; lo erano stati,
ma avevano cessato di esserlo, chi da tre anni, chi da molti anni prima, alcuni persino da vent’anni. Anche
tutti costoro venerarono la tua immagine e i simulacri degli dei, e imprecarono contro Cristo.

Affermavano inoltre che tutta la loro colpa o errore consisteva nell’esser soliti riunirsi in un giorno
fissato prima dell’alba e intonare a cori alterni un inno a Cristo come a un dio, e obbligarsi con giuramento
non a perpetrare qualche delitto, ma a non commettere né furti, né frodi, né adulteri, a non mancare alla
parola data e a non rifiutare la restituzione di un deposito, qualora ne fossero richiesti. Fatto ciò, avevano la
consuetudine di ritirarsi e riunirsi poi nuovamente per prendere un cibo, ad ogni modo comune e innocente,
cosa che cessarono di fare dopo il mio editto nel quale, secondo le tue disposizioni, avevo proibito l’esistenza
di sodalizi. Per questo, ancor più ritenni necessario strappare la verità, anche mediante la tortura, a due
ancelle che erano dette ministre. Non ho trovato null’altro al di fuori di una religione balorda e smodata.

Perciò, differita l’istruttoria, mi sono affrettato a richiedere il tuo parere. Mi parve infatti cosa degna di
consultazione, soprattutto per il numero di coloro che sono coinvolti in questo pericolo; molte persone di
ogni età, ceto sociale e di entrambi i sessi, vengono trascinati, e ancora lo saranno, in questo pericolo. Né
soltanto la città, ma anche i borghi e le campagne sono pervase dal contagio di questa religione; credo però
che possa esser ancora fermata e riportata nella norma.

Senza dubbio è cosa ben nota che i templi, ormai quasi disertati, hanno ripreso a essere frequentati, e
che le sacre cerimonie, da lungo interrotte, sono riprese, e che dappertutto si vende la carne delle vittime, di
cui finora a stento si trovava un acquirente. Da ciò è facile dedurre quale folla di uomini potrebbe
correggersi, se sarà dato spazio al pentimento” (Epist. X, 96)

1.

Segue la concisa risposta dell’imperatore Traiano:



Traiano imperatore

“Mio caro Secondo, nell’istruttoria dei processi di coloro che ti sono stati
denunciati come cristiani, hai seguito la procedura alla quale dovevi attenerti. Non
può essere stabilita infatti una regola generale che abbia, per così dire, un
carattere rigido. Non li si deve ricercare; qualora vengano denunciati e
riconosciuti colpevoli, li si deve punire, ma in modo tale che colui che avrà
negato di essere cristiano e lo avrà dimostrato con i fatti, cioè rivolgendo
suppliche ai nostri dèi, quantunque abbia suscitato sospetti in passato, ottenga il
perdono per il suo ravvedimento. Quanto ai libelli anonimi messi in circolazione,
non devono godere di considerazione in alcun processo; infatti è prassi di pessimo
esempio, indegna dei nostri tempi” (Epist. X, 97)

2

Plinio, da quanto si ricava da questa epistola, ma in genere da tutto il carteggio, ci appare come un
funzionario scrupoloso e leale, ma anche alquanto indeciso, in balia alla costante preoccupazione di non
prendere iniziative personali che rischino di essere disapprovate dal suo superiore. A ciò, da quanto trapela
dalle risposte, fa riscontro l’energica e sbrigativa sicurezza dell’imperatore, che talora appare perfino
infastidito dai continui quesiti di Plinio; lo stile di tali risposte rispecchia, specie nel lessico, il linguaggio
tecnico-amministrativo della cancelleria imperiale.

Plinio, nella sua epistola, ci informa di non aver mai “preso parte ad istruttorie a carico dei Cristiani”;
l’uso del termine cognitiones ci informa che doveva trattarsi di veri e propri processi, e non solo di comuni
operazioni di polizia. Per questo motivo, egli non sa come deve comportarsi, ed eventualmente quanto deve
tenere in conto l’età, l’eventuale precedente apostasia dalla fede e il ravvedimento. Soprattutto, egli non sa se
deve processare il cristiano semplicemente come tale, o per i delitti che una tale qualifica supponeva.
Rispondendo, Traiano non scioglie espressamente questo dubbio; ma dalla sua risposta risulta nettamente che
era il solo nome di cristiano ad essere processato, ciò che del resto risulta anche da altri documenti, apologie,
atti dei martiri, etc.

In effetti, non sono oggetto di inquisizione le consuete accuse che il volgo rivolgeva ai cristiani, le
nefandezze che registrava Tacito

3
. Né Plinio avvalora tali accuse di crimina occulta; anzi, descrivendo il

pasto comune dei cristiani come semplice ed innocente, rigetta implicitamente le dicerie di infanticidio,
riunioni edipodee e cene tiestee in cui ci si cibava di infanti (cattiva comprensione dell’eucarestia, in cui ci si
cibava del corpo di Cristo?), e non ritiene i cristiani pericolosi membri di eterìe, sodalizi sovversivi.
Ugualmente, egli ritiene che “qualunque cosa confessassero, dovesse essere punita la loro pertinacia e la loro
cocciuta ostinazione”.

Il cartaginese Quinto Settimio Fiorente Tertulliano (160-222 circa), avvocato e letterato, assieme agli
altri apologisti si è ampiamente diffuso su queste calunnie che circolavano tra il popolino (su cui aveva già
fatto leva Nerone per accusare i cristiani dell’incendio di Roma), dichiarando espressamente che comunque
non avevano nulla a vedere con i motivi delle sentenze di morte: “Le vostre sentenze”, scrive, “muovono da
un solo delitto: la confessione dell’essere cristiano. Nessun crimine è ricordato, se non il crimine del nome”

4
.

Egli anzi cita la formula di queste sentenze: “In fin dei conti, che cosa leggete dalla tavoletta? Egli è
cristiano. Perché non aggiungete anche omicida?”

5

Il procedimento di Plinio è il seguente: egli interroga i presunti cristiani, e se essi risultano tali, e non
ritrattano entro il terzo interrogatorio, li manda a morte. Per coloro che neghino di essere cristiani, o dicano di
esserlo stato in passato, anche vent’anni prima (allusione alle apostasie dovute alla persecuzione di
Domiziano?), egli pretende la dimostrazione di quanto affermano, inducendoli a sacrificare agli dei, a
venerare l’effigie dell’imperatore e a imprecare contro Cristo.

Traiano approva la procedura del suo subordinato, aggiungendo che i cristiani non vanno ricercati, ma
quando vengano denunciati debbono essere mandati al patibolo.

Tale curiosa istruzione sarà criticata ferocemente dagli apologisti cristiani successivi: i cristiani non
vanno ricercati; se denunciati, vanno puniti, a meno che non ritrattino la loro fede. Evidentemente, se i
cristiani fossero stati accusati di delitti veri e propri, non si vede perché non avrebbero dovuto essere
giudicati per quanto avevano fatto; e se fossero stati individui colpevoli e pericolosi, avrebbero dovuto essere
ricercati, per rendere conto dei loro misfatti.

Così Tertulliano commenta tali disposizioni imperiali:
“Scopriamo pure che nei nostri confronti è persino proibita l’indagine. […] Traiano rispose che non si

doveva ricercare questa gente, però la si doveva punire se veniva denunciata. O sentenza apertamente
contraddittoria! Dice che non vanno ricercati, come se fossero innocenti, e comanda che siano puniti, come
se fossero colpevoli. Risparmia ed infierisce, sorvola e punisce. Per qual motivo esponi te stesso alla
censura? Se li condanni, perché allora non li fai ricercare? Se non li ricerchi, perché allora non li assolvi?
[…] Dunque voi condannate un accusato che nessuno volle si ricercasse, il quale, mi pare, non ha meritato la
pena perché colpevole, ma perché, non dovendo essere ricercato, si è fatto prendere” (Apolog. II, 6-11)

6
.

Il rescritto di Traiano è un documento della incerta situazione in cui il governo si trovava di fronte al



successo della propaganda cristiana, e della mancanza di una precisa e coerente legislazione in merito; ma
l’epistola di Plinio ci procura anche una descrizione della vita religiosa di quei cristiani della Bitinia e del
Ponto. Essi “sono soliti riunirsi prima dell’alba e intonare a cori alterni un inno a Cristo come se fosse un dio,
e obbligarsi con giuramento non a perpetrare qualche delitto, ma a non commettere né furti, né frodi, né
adulteri, a non mancare alla parola data e a non rifiutare la restituzione di un deposito, qualora ne fossero
richiesti. Fatto ciò, avevano la consuetudine di ritirarsi e riunirsi poi nuovamente per prendere un cibo, ad
ogni modo comune e innocente”. Oltre al riferimento a Cristo, ed al suo culto, abbiamo il primo accenno alla
celebrazione dell’eucarestia.

NOTE AL TESTO

1 Sollemne est mihi, domine, omnia de quibus dubito ad te referre. Quis enim potest melius vel cunctationem meam regere vel
ignorantiam instruere? Cognitionibus de Christianis interfui numquam: ideo nescio quid et quatenus aut puniri soleat aut quaeri. Nec
mediocriter haesitavi, sitne aliquod discrimen aetatum, an quamlibet teneri nihil a robustioribus differant; detur paenitentiae venia, an ei,
qui omnino Christianus fuit, desisse non prosit; nomen ipsum, si flagitiis careat, an flagitia cohaerentia nomini puniantur. Interim, <in>
iis qui ad me tamquam Christiani deferebantur, hunc sum secutus modum. Interrogavi ipsos an essent Christiani. Confitentes iterum ac
tertio interrogavi supplicium minatus: perseverantes duci iussi. Neque enim dubitabam, qualecumque esset quod faterentur, pertinaciam
certe et inflexibilem obstinationem debere puniri. Fuerunt alii similis amentiae, quos, quia cives Romani erant, adnotavi in urbem
remittendos. Mox ipso tractatu, ut fieri solet, diffundente se crimine plures species inciderunt. Propositus est libellus sine auctore
multorum nomina continens. Qui negabant esse se Christianos aut fuisse, cum praeeunte me deos adpellarent et imagini tuae, quam
propter hoc iusseram cum simulacris numinum adferri, ture ac vino supplicarent, praeterea male dicerent Christo, quorum nihil cogi
posse dicuntur qui sunt re vera Christiani, dimittendos putavi. Alii ab indice nominati esse se Christianos dixerunt et mox negaverunt;
fuisse quidem sed desisse, quidam ante triennium, quidam ante plures annos, non nemo etiam ante viginti. <Hi> quoque omnes et
imaginem tuam deorumque simulacra venerati sunt et Christo male dixerunt. Adfirmabant autem hanc fuisse summam vel culpae suae
vel erroris, quod essent soliti stato die ante lucem convenire, carmenque Christo quasi deo dicere secum invicem seque sacramento non
in scelus aliquod obstringere, sed ne furta ne latrocinia ne adulteria committerent, ne fidem fallerent, ne depositum adpellati abnegarent.
Quibus peractis morem sibi discedendi fuisse rursusque coeundi ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium; quod ipsum
facere desisse post edictum meum, quo secundum mandata tua hetaerias esse vetueram. Quo magis necessarium credidi ex duabus
ancillis, quae ministrae dicebantur, quid esset veri, et per tormenta quaerere. Nihil aliud inveni quam superstitionem pravam et
immodicam. Ideo dilata cognitione ad consulendum te decucurri. Visa est enim mihi res digna consultatione, maxime propter
periclitantium numerum. Multi enim omnis aetatis, omnis ordinis, utriusque sexus etiam vocantur in periculum et vocabuntur. Neque
civitates tantum, sed vicos etiam atque agros superstitionis istius contagio pervagata est; quae videtur sisti et corrigi posse. Certe satis
constat prope iam desolata templa coepisse celebrari, et sacra sollemnia diu intermissa repeti passimque venire <carnem> victimarum,
cuius adhuc rarissimus emptor inveniebatur. Ex quo facile est opinari, quae turba hominum emendari possit, si sit paenitentiae locus. Ed.
R.A.B. Mynors, Oxford, 1966.

2 Actum quem debuisti, mi Secunde, in excutiendis causis eorum, qui Christiani ad te delati fuerant, secutus es. Neque enim in
universum aliquid, quod quasi certam formam habeat, constitui potest. Conquirendi non sunt; si deferantur et arguantur, puniendi sunt,
ita tamen ut, qui negaverit se Christianum esse idque re ipsa manifestum fecerit, id est supplicando dis nostris, quamvis suspectus in
praeteritum, veniam ex paenitentia impetret. Sine auctore vero propositi libelli <in> nullo crimine locum habere debent. Nam et pessimi
exempli nec nostri saeculi est.

3 Si vedano in proposito le indicazioni degli apologeti del II e III secolo, come Tertulliano (Apologeticum VII-IX), Minucio
Felice (Octavius IX, XXVIII, XXX-XXXII), Giustino (I Apologia XII,2; XXVI,7; Dialogus cum Tryphone
Iudaeo X,1) e altri.

4 Sententiae vestrae nihil nisi christianum confessum; nullum criminis nomen extat, nisi nominis crimen est (Ad nationes I, 3).

5 Denique quid de tabella recitatis? Illum christianum. Cur non et homicidam? (Apologeticum II)

6 Atquin invenimus inquisitionem quoque in nos prohibitam. […] Tunc Traianus rescripsit, hoc genus inquirendos quidem non esse,
oblatos vero puniri oportere. O sententiam necessitate confusam! Negat inquirendos ut innocentes et mandat puniendos ut nocentes.
Parcit et saevit, dissimulat et animadvertit. Quid temetipsam censura circumuenis? Si damnas, cur non et inquiris? Si non inquiris, cur
non et absolvis? […] Damnatis itaque oblatum, quem nemo voluit requisitum; qui, puto, iam non ideo meruit poenam, quia nocens est,
sed quia non requirendus inventus est. Ed. E. Waltzing, Paris, 1961.



Claudio Imperatore

Svetonio
Gaio Svetonio Tranquillo (70-126 circa), amico di Plinio e forse suo compagno in Bitinia, ricoprì

l’importante incarico di archivista (procurator a studiis), segretario (ab epistulis) e bibliotecario (a
bibliothecis) dell’imperatore Adriano, fino all’anno 122, quando assieme al prefetto del pretorio Setticio
Claro venne destituito ed allontanato dalla corte imperiale.

Nella sua opera Vita dei dodici Cesari, una raccolta di dodici biografie
degli imperatori da Cesare a Domiziano scritta intorno al 120, ci lascia due
accenni ai cristiani. Il primo si trova nella vita di Claudio:

“Espulse da Roma i Giudei che per istigazione di Cresto erano continua
causa di disordine” (Vita Claudii XXIII, 4)

1

Non ci si deve stupire del fatto che Svetonio scriva Chrestus in luogo di
Christus; basti notare che le parole greche Chrestòs (buono, eccellente) e
Christòs (unto, Messia) erano pronunciate allo stesso modo, e potevano essere
facilmente confuse, specie da chi non fosse ben informato sui fatti

2
 ; a riprova

di ciò, vediamo che Svetonio parla di Giudei, ancora incapace come tanti suoi
connazionali di avvertire le differenze tra quest’ultimi ed il cristianesimo
nascente, che da essi ormai si differenziava e sempre più si allontanava. Per
Svetonio, che probabilmente ricavò questa notizia dagli archivi imperiali cui
aveva libero accesso, si tratta semplicemente di un provvedimento imperiale
atto ad eliminare focolai di turbolenza, e non ancora di una reazione mirata al
cristianesimo; è facile pensare che la predicazione del Cristo tra i Giudei
romani da parte di altri Giudei, oppure la predicazione di Giudei verso i
Pagani, abbia generato qualche reazione del genere di quelle narrate negli Atti degli Apostoli, che agli occhi
dell’autorità romana poteva turbare l’ordine pubblico.

La notizia di Svetonio concorda perfettamente con quanto è riportato negli Atti degli Apostoli riguardo
all’arrivo di Paolo a Corinto:

“Dopo di ciò, partito da Atene [Paolo] andò a Corinto. E trovato un giudeo di nome Aquila, pontico di
nascita, da poco giunto dall’Italia, e la moglie sua Priscilla, per il fatto che Claudio aveva ordinato che tutti i
Giudei partissero da Roma, andò da loro” (Act. XVIII, 1-2)

3

Secondo lo storico Paolo Orosio, che riprende la notizia di Svetonio e cita anche Giuseppe Flavio, tale
espulsione avvenne nel nono anno dell’impero di Claudio, ovvero tra il gennaio del 49 e il gennaio del 50
d.C.; poiché Paolo probabilmente arrivò a Corinto nel dicembre del 49, il tutto coinciderebbe. Qualche
storico ha messo invece in relazione la notizia con un provvedimento preso dall’imperatore nel 41 e narrato
da Cassio Dione. Ma tale provvedimento non è una espulsione di Giudei, ma solo un divieto di riunirsi, in
quanto ritenuto troppo numerosi. Si può pensare che un secondo provvedimento, più radicale, abbia seguito
quello del 41

4
.

Il secondo accenno ai Cristiani, Svetonio lo colloca nella vita di Nerone; esso in poche parole ci
riassume quanto già narrato più diffusamente da Tacito, con il quale condivide anche le consuete accuse di
superstitio nova ac malefica:

“Sottopose a supplizi i Cristiani, una razza di uomini di una superstizione nuova e malefica” (Vita
Neronis XVI, 2)

5
.

NOTE AL TESTO

1 Iudaeos impulsore Chresto assidue tumultuantes Roma expulit. Ed. H. Ailloud, Paris, 1931.

2 Ci sono molti esempi nei manoscritti della confusione tra i due termini, sia in greco che in latino. Lo stesso vale per alcune iscrizioni
asiatiche e siciliane: Corpus Incriptionum Graecarum II, add. 2883d; 3857g.p., e Inscriptiones Graecae XIV 78.154.191.196.

3 Met¦ taàta cwrisqeˆj ™k tîn 'Aqhnîn Ãlqen e„j KÒrinqon. Kaˆ eØrèn tina 'Iouda‹on ÑnÒmati 'AkÚlan,
PontikÕn tù gšnei, prosf£twj ™lhluqÒta ¢pÕ tÁj 'Ital…aj kaˆ Pr…skillan guna‹ka aÙtoà di¦ tÕ diatetacšnai
KlaÚdion cwr…zesqai p£ntaj toÝj 'Iouda…ouj ¢pÕ tÁj `Rèmhj, prosÁlqen aÙto‹j.

4 Paolo Orosio scrive: "Anno eiusdem nono expulsos per Claudium Urbe Iudaeos Iosephus refert; sed me magis Svetonius movet qui ait
hoc modo: “Claudius Iudaeos inpulsore Christo adsidue tumultuantes Roma expulit”; Historiarum adversos paganos libri septem, VII,
6, 15, ed. Arnaud-Lindet, Paris, 1991. Invece Cassio Dione, Historiae Romanae, 60,6,6, scrive: “I Giudei non li scacciò... ma comandò
loro di non riunirsi, pur continuando a vivere secondo il proprio costume tradizionale” (ToÚj te 'Iouda…ouj [...] oÙk ™x»lase
mšn, tù d� d¾ patr…J b…J crwmšnouj ™kšleuse m¾ sunaqro…zesqai. Ed. ed. U. P. Boissevain, Cassii Dionis
Cocceiani Historiarum Romanarum quae supersunt, Berolini, 1955-19692).

5 Afflicti supliciis Christiani, genus hominum superstitionis novae ac maleficae.



L'imperatore Publio Adriano in un ritratto
ufficiale. (Roma, Museo Nazionale

Romano).

Adriano Imperatore
Publio Adriano, successore di Traiano, imperatore dal 117 al

138, ricevette una lettera da Quinto licinio Silvano Graniano,
proconsole d’Asia nel 120 circa, nella quale si richiedevano
istruzioni riguardo al comportamento da tenersi con i Cristiani,
spesso oggetto di delazioni anonime e accuse ingiustificate. Egli
rispose con un rescritto, che ci è pervenuto nella Storia
ecclesiastica di Eusebio di Cesarea, indirizzato al successore di
Graniano, Caio Minucio Fundano, in carica nel 122-123.

In esso si legge:
“Se pertanto i provinciali sono in grado di sostenere

chiaramente questa petizione contro i Cristiani, in modo che
possano anche replicare in tribunale, ricorrano solo a questa
procedura, e non ad opinioni o clamori. E’ infatti assai più
opportuno che tu istituisca un processo, se qualcuno vuole
formalizzare un’accusa. Allora, se qualcuno li accusa e dimostra
che essi stanno agendo contro le leggi, decidi secondo la gravità
del reato; ma, per Ercole, se qualcuno sporge denuncia per
calunnia, stabiliscine la gravità e abbi cura di punirlo” (Hist. Eccl.
IV, 9, 2-3)

1
.

Gli apologisti, a partire da Giustino, che riporta il testo di
questo rescritto in appendice alla sua prima Apologia, hanno
interpretato favorevolmente questa disposizione, vedendo nella
richiesta di Adriano il primo tentativo di distinguere tra l’accusa
di nomen christianus e i suoi presunti flagitia; il semplice nome
cristiano non doveva essere perseguito, e gli eventuali reati
dovevano essere prima dimostrati tramite regolare processo,
come per qualsiasi cittadino. In tal guisa interpretano anche molti studiosi moderni; tuttavia, ancora sotto
Antonino Pio i Cristiani erano oggetto di persecuzione solamente in quanto tali. Nonostante la
contraddittorietà dei provvedimenti, ci si avvia lentamente ad un progressivo riconoscimento della nuova
fede.

NOTE AL TESTO

1 E„ oân safîj e„j taÚthn t¾n ¢x…wsin oƒ ™parciîtai dÚnantai diiscur…zesqai kat¦ tîn Cristianîn, æj kaˆ prÕ
b»matoj ¢pokr…nasqai, ™pˆ toàto mÒnon trapîsin, ¢ll' oÙk ¢xièsesin oÙd� mÒnaij boa‹j. Pollù g¦r m©llon
prosÁken, e‡ tij kathgore‹n boÚloito, toàtÒ se diaginèskein. E‡ tij oân kathgore‹ kaˆ de…knus…n ti par¦
toÝj nÒmouj pr£ttontaj, oÛtwj Órize kat¦ t¾n dÚnamin toà ¡mart»matoj· æj m¦ tÕn `Hraklša e‡ tij
sukofant…aj c£rin toàto prote…noi, dial£mbane Øp�r tÁj deinÒthtoj kaˆ frÒntize Ópwj ¨n ™kdik»seiaj. Ed.
G. Bardy, Paris, 1952.



Trifone Giudeo
Il martire e filosofo cristiano Giustino intorno all’anno 160 scrisse un Dialogo col giudeo Trifone, con il
quale perseguiva lo scopo di dimostrare che il cristianesimo era la naturale continuazione dell’ebraismo.
L’opera è strutturata in forma di un dialogo tra l’autore e l’ebreo Trifone, nel quale secondo alcuni,

probabilmente a torto, è ravvisabile il noto Rabbi Tarphon
1
 ; in tal caso, la finzione letteraria del dialogo

sarebbe forse l’eco di una reale discussione avvenuta tra i due ad Efeso nel 135.
Nel racconto, Giustino ricorda un avvertimento che sarebbe stato inviato dagli Ebrei palestinesi ai

Giudei della diaspora, che contiene un giudizio su Gesù:
“E’ sorta un’eresia senza Dio e senza Legge da un certo Gesù, impostore Galileo; dopo che noi lo

avevamo crocifisso, i suoi discepoli lo trafugarono nottetempo dalla tomba ove lo si era sepolto dopo averlo
calato dalla croce, ed ingannano gli uomini dicendo che è risorto dai morti e asceso al cielo” (Tryph. CVIII,
2)

2
.

Il passo ci riporta un’accusa che avrà una certa fortuna, quella dell’inganno ordito dai discepoli di Gesù
e del trafugamento del suo corpo dal sepolcro. La stessa accusa è ricordata da Tertulliano nel XXX capitolo
del De spectaculis.

Per il resto, il passo non è di grande interesse storico, anche perché la sua provenienza e la sua
autenticità sono alquanto incerte; certo esso testimonia un giudizio di alcuni Giudei del tempo di Giustino su
Gesù.

NOTE AL TESTO

1 Si veda ad esempio il parere di J. MAIER in Gesù Cristo e il cristianesimo nella tradizione giudaica antica, Brescia 1994, p.
219-220.

2 A†res…j tij ¥qeoj kaˆ ¥nomoj ™g»gertai ¢pÕ 'Ihsoà tinoj Galila…ou pl£nou Ön staurws£ntwn ¹mîn,
oƒ maqhtaˆ aÙtoà klšyantej aÙtÕn ¢pÕ toà mn»matoj nuktÒj, ÐpÒqen katetšqh ¢fhlwqeˆj ¢pÕ toà stauroà,
planîsi toÝj ¢nqrèpouj lšgontej ™ghgšrqai aÙtÕn ™k nekrîn kaˆ e„j oÙranÕn ¢nelhluqšnai. Ed. G.
Archambault, Paris, 1909.



Marco Aurelio Imperatore, statua
equestre in bronzo (piazza Campidoglio,

Roma)

Marco Aurelio
Il successore di Antonino Pio, Marco Aurelio Antonino,

imperatore dal 161 al 180, scrisse intorno al 170, in lingua greca,
un’opera in 12 libri, intitolata A se stesso, nella quale raccolse
massime, pensieri, ricordi e meditazioni di contenuto filosofico.

In essa trova spazio un accenno al martirio dei Cristiani:
“Oh, come è bella l’anima che si tiene pronta, quando ormai

deve sciogliersi dal corpo, o estinguersi, o dissolversi o
sopravvivere! Ma tale disposizione derivi dal personale giudizio, e
non da una mera opposizione, come per i Cristiani; sia invece
ponderata e dignitosa, in modo che anche altri possano esserne
persuasi, senza teatralità” (Ad sem. XI, 3)

1
.

Come già Plinio il Giovane, così anche Marco Aurelio pare
essere infastidito dalla ostinazione dei cristiani, che vanno
incontro al martirio pur di non rinnegare la propria fede. Per
l’imperatore, questo tipo di morte non è frutto di un giudizio
interno, sano e ponderato, ma è un segno di fanatismo, frutto di
una “ una mera opposizione”. Ed è proprio sotto l’impero di
questo sovrano saggio e filosofo, che prende forma la grande
persecuzione che porterà alla morte, tra gli altri, di Giustino,
Policarpo di Smirne, Carpo, Papilo, Agatonice, e dei cosiddetti
Martiri di Lione.

NOTE AL TESTO

1 O † a ™stˆn ¹ yuc¾ ¹ ›toimoj, ™¦n ½dh ¢poluqÁnai dšV toà sèmatoj, kaˆ ½toi sbesqÁnai À
skedasqÁnai À summe‹nai. TÕ d� ›toimon toàto †na ¢pÕ „dikÁj kr…sewj œrchtai, m¾ kat¦ yil¾n par£taxin
æj oƒ Cristiano…, ¢ll¦ lelogismšnwj kaˆ semnîj kaˆ éste kaˆ ¥llon pe‹sai, ¢tragódwj. Ed. A. S. L. Farquharson,
Oxford, 1944.



Epitteto

Epitteto
Nato verso la metà del I secolo, a Gerapoli, il filosofo stoico

Epitteto fu maestro a Roma e fu tra i filosofi che subirono la
cacciata dalla capitale voluta dall’imperatore Domiziano.
Raccolta una cerchia di discepoli a Nicopoli in Epiro, vi fondò
una scuola, attiva nel periodo del principato di Adriano (117-
138); alcune testimonianze del suo insegnamento ci sono
pervenute tramite la raccolta di Dissertazioni del discepolo
Arriano (95-175 circa).

In un passo di quest’opera, trattando di un tema assai caro
allo stoicismo, ovvero la mancanza di paura di fronte alla morte,
Epitteto enumera vari categorie di persone che hanno questo
atteggiamento, come i bambini e i pazzi (incoscienti), coloro che
per qualche motivo desiderano la morte, oppure coloro che
accettano la morte con serenità, come i filosofi.

Tra coloro che invece non hanno paura della morte solo per
abitudine (ethos), egli enumera i “Galilei”.

“Anche per follia uno può resistere a quelle cose, o per
ostinazione, come i Galilei” (Diss. Ab Arriano digestae IV, 6,
6)

1
.

Con l’espressione “quelle cose” il filosofo intende gli atti
compiuti dai tiranni, e chiamando i Cristiani “Galilei” usa un
titolo comune.

Egli ha forse davanti agli occhi alcuni casi di persecuzione (la lettera di Paolo a Tito presume una
comunità cristiana a Nicopoli, ove Epitteto insegnò a lungo), e non riesce a spiegarsi l’atteggiamento di
ostinazione dei Cristiani, al quale egli reagisce invocando nelle righe successive “il ragionamento e la
dimostrazione”. Come già per Plinio, i cristiani sono degli irrimediabili cocciuti; il motivo della fede per lui è
completamente ignoto o incompreso.

NOTE AL TESTO

1 E�ta ØpÕ man…aj m�n dÚnata… tij oÛtwj diateqÁnai prÕj taàta kaˆ ØpÕ œqouj oƒ Galila‹oi. Ed. H.
Schenkl, Leipzig, 1916.



Ritratto di Claudio Galeno secondo
una xilografia del sec. XVI

Galeno
Claudio Galeno (129-200 circa), il noto medico-filosofo di

Pergamo, fu medico personale degli imperatori Marco Aurelio e
Commodo. A differenza di Epitteto e Luciano, egli ha un’opinione
realmente positiva sulla tenuta morale dei Cristiani

1
.

Attraverso la Historia anteislamica di Abulfida ci è pervenuto
questo passo:

“I più tra gli uomini non sono in grado di comprendere con la
mente un discorso dimostrativo consequenziale, per cui hanno bisogno,
per essere educati, di miti. Così vediamo nel nostro tempo quegli
uomini chiamati Cristiani trarre la propria fede dai miti. Essi, tuttavia,
compiono le medesime azioni dei veri filosofi. Infatti, che disprezzino
la morte e che, spinti da una sorta di ritegno, aborriscano i piaceri
carnali, lo abbiamo tutti davanti agli occhi. Vi sono infatti tra loro sia
uomini che donne i quali per tutta la vita si sono astenuti dai rapporti; e
vi sono anche coloro che sono a tal punto progrediti nel dominare e
dirigere gli animi, e nella più tenace ricerca della virtù, da non cedere
in nulla ai veri filosofi” (De sentent. Pol. Plat)

2
.

Non è più soltanto il disprezzo della morte che colpisce Galeno,
ma anche tutta la vita morale dei Cristiani. Giustino testimonia che
alcuni Cristiani si astenevano interamente dal matrimonio, e tale costume era proposto ai pagani come
esempio di virtù; si riteneva infatti che un tal genere di vita trovasse assentimento e ammirazione anche
presso gli avversari. Invero, la filosofia del tempo inclinava all’ascetismo, e le attestazioni in favore della
loro moralità non mancano. La Chiesa, tuttavia, metterà ben presto freno all’eccesso di questo rigetto della
normale vita matrimoniale; esemplare è la condanna dell’apologista siro Taziano nel 172, il fondatore della
setta degli Encratiti

3
.

Certamente, al di là di questo, Galeno condanna la fede dei cristiani come affermazione ostinata di cose
affatto indimostrate; essa non è fondata sulla ragione (logos), per cui essa non è saggezza, bensì credulità.

“Nessuno subito da principio, come se fosse pervenuto alla dottrina di Mosè o Cristo, ascolti leggi
indimostrate, nelle quali non si deve per nulla credere”. (De differentia pulsuum libri quattuor II, 4)

4
.

“Infatti si potrebbero dissuadere prima quelli che provengono da Mosé e Cristo, che non i medici o i
filosofi, i quali si sono consumati sui loro principi”. (Ivi, III, 3)

5
.

Per Galeno, sarebbe molto più difficile far cambiare idea ad un filosofo o ad un medico, con alle spalle
la sua scienza, che a un cristiano, aggrappato solo alla sua fede.

NOTE AL TESTO

1 Cfr. R. WALZER, Galen on Jews and Christians, Oxford, 1949.

2 Hominum plerique orationem demonstrativam continuam mente assequi nequeunt, quare indigent, ut instituantur, parabolis.
Veluti nostro tempore videmus homines illos, qui Christiani vocantur, fidem suam e parabolis petiisse. Hi tamen interdum talia faciunt,
qualia qui vere philosophantur. Nam quod mortem contemnunt, id quidem omnes ante oculos habemus; item quod verecundia quadam
ducti ab usu rerum venerearum abhorrent. Sunt enim inter eos et feminae et viri, qui per totam vitam a concubitu abstinuerint; sunt etiam
qui in animis regendis coercendisque et in acerrimo honestatis studio eo progressi sint, ut nihil cedant vere philosophantibus. Ed.
Fleischer, Leipzig, 1831, p. 109.

3 Cfr. R. M. GRANT, The heresy of Tatian, in «Journal of theological Studies» n.s. V (1954), pp. 62-68.

4 […]†na m» tij eÙqÝj kat' ¢rc¦j, æj e„j Mwãsoà kaˆ Cristoà diatrib¾n ¢figmšnoj, nÒmwn ¢napode…
ktwn ¢koÚV, kaˆ taàta ™n oŒj ¼kista cr». Ed. C.G. Kühn, Leipzig, 1824.

5 Q©tton g¦r ¥n tij toÝj ¢pÕ Mwãsoà kaˆ Cristoà metadid£xeien À toÝj ta‹j aƒršsesi prostethkÒtaj
„atroÚj te kaˆ filosÒfouj.



Frontone
Marco Cornelio Frontone, di origine di Cirta, in Africa, visse a Roma, ove fu avvocato e retore a tal

punto apprezzato da ottenere l’incarico di curare l’educazione retorica dei futuri imperatori Marco Aurelio e
Lucio Vero. Nel 143 fu consul suffectus, e godette di tale fama da essere considerato dai suoi contemporanei
un novello Cicerone; egli fu il rappresentante del cosiddetto movimento arcaicizzante che dominò la prosa
del secolo II.

Di una sua Orazione contro i Cristiani, pronunciata tra il 162 e il 166, ci fa menzione l’apologista
Minucio Felice nel suo Octavius (ultimo quarto II secolo); egli definisce Frontone: “non un teste diretto che
arrechi la sua testimonianza, ma solo un declamatore che volle scagliare un’ingiuria”

1
, a causa delle sue

accuse infamanti verso i Cristiani.
L’interlocutore pagano Cecilio, rifacendosi all’orazione suddetta che è ricostruibile per lo meno a grandi

linee dalle citazioni
2
, affermava tra l’altro:

“Essi, raccogliendo dalla feccia più ignobile i più ignoranti e le donnicciuole, facili ad abboccare per la
debolezza del loro sesso, formano una banda di empia congiura, che si raduna in congreghe notturne, sacri
digiuni o banchetti inumani, non con lo scopo di compiere un rito, ma per scellerataggine; una razza di gente
che ama nascondersi e rifugge la luce, tace in pubblico ed è garrula in segreto. Disprezzano ugualmente gli
altari e le tombe, irridono gli dei, scherniscono i sacri riti; miseri, commiserano i sacerdoti (se è lecito dirlo),
disprezzano le dignità e le porpore, essi che sono quasi nudi! […] Si riconoscono con contrassegni e segnali e
si amano vicendevolmente quasi prima di essersi conosciuti: regna infatti tra loro una specie di religiosità di
sfrenatezze, e si chiamano indistintamente fratelli e sorelle, cosicché, col manto di un nome sacro, anche la
consueta impudicizia diventi incesto. Così la loro vana e stolta superstizione si vanta dei delitti. Riguardo a
loro, se non ci fosse un fondo di verità, non circolerebbe una penetrante diceria così tremenda, della cui ci si
debba scusare prima di parlarne. Sento dire che venerano la testa consacrata di una bestia sconcia, un asino,
non saprei per quale convincimento: religione degna e nata con comportamenti del genere! Altri raccontano
che essi venerano e adorano i genitali dello stesso celebrante e sacerdote, quasi ad adorare la natura di chi li
ha generati: non so se il sospetto è falso, ma di certo si sostiene sul carattere dei loro riti occulti e notturni! E
chi ci dice che il loro culto riguarda un uomo punito per un delitto con il sommo supplizio e i lugubri legni
della croce, che costituiscono le lugubri sostanze della loro liturgia, ascrive a quei corrotti e scellerati gli
altari che più ad essi convengono, perché adorino ciò che si meritano. Quanto alla iniziazione dei novizi, la
diceria è tanto esecrabile quanto risaputa. Un bambino cosparso di farina, per ingannare gli incauti, viene
posto innanzi a colui che dev’essere introdotto ai riti. Invitato questi a infliggere colpi come se fossero
inoffensivi, il bambino viene ucciso dal novizio con ferite inferte alla cieca e senza consapevolezza, visto che
in superficie c'è la farina. Orribile a dirsi, ne succhiano poi con avidità il sangue, se ne spartiscono a gara le
membra, e su questa vittima stringono un patto, si impegnano reciprocamente al silenzio a motivo della
complicità in quel delitto. Questi i loro riti, più funesti di tutti i sacrilegi. Il loro banchetto, è ben conosciuto:
tutti ne parlano variamente, e lo attesta chiaramente un’orazione del nostro retore di Cirta. Si riuniscono a
banchetto in un giorno solenne con tutti i figli, le sorelle, le madri, persone di ogni sesso e di ogni età. Là,
dopo un lauto banchetto, quando i convitati si sono riscaldati e, tra i fumi del vino, la febbre di una libidine
incestuosa li brucia, un cane che è legato a un candelabro viene aizzato grazie al lancio di una focaccia,
perché si lanci e faccia un balzo al di là del limite consentitogli. Così, una volta estinto il lume che rendeva
tutto consapevole, essi stringono gli amplessi di una nefasta cupidigia nelle tenebre che ignorano il pudore,
affidandosi alla sorte, tutti incestuosi, se non nelle azioni, almeno nella coscienza, poiché nel desiderio tutti
mirano a quello che può accadere ad alcuni” (Octavius VIII,4-IX,7)

3
.

A risposta di questo armamentario di accuse infamanti
e di seconda mano (Ho sentito dire…), possono valere le
parole che il cristiano Giustino rivolgeva in quegli stessi
anni ad un altro accusatore del cristianesimo, il filosofo
cinico Crescente: “Veramente è ingiusto ritenere per
filosofo colui che, a nostro danno, rende pubblicamente
testimonianza di cose che non conosce, dicendo che i
Cristiani sono atei e scellerati; e dice ciò per ricavarne
grazia e favore presso la folla, che resta ingannata”

4
.

Si noti che questo intervento raccoglie tutte assieme
accuse che già circolavano dal secolo precedente,
sottintese fin dalle parole di Tacito; ma se alcuni storici si
prendevano la briga di verificarne la veridicità, come fece
Plinio il Giovane, altri contribuivano a diffonderle.

Interessante il riferimento al culto della testa d’asino,



Graffito del colle Palatino: caricatura di un
uomo crocefisso con testa d'asino

una vecchia accusa già usata da Tacito contro gli Ebrei,
dalla quale si era già difeso Giuseppe Flavio

5
; di essa

abbiamo anche una rappresentazione figurativa, un graffito
di età severiana ritrovato sul Palatino, e ora conservato
nell’antiquarium, raffigurante la caricatura di un uomo
crocifisso con testa d’asino, con ai suoi piedi un altro
uomo in atto di adorazione, il tutto accompagnato dalla
scritta: “Alessameno adora il suo Dio”

6
.

NOTE AL TESTO

1 Octavius XXXI, 2.

2 Il problema storico e letterario del testo è affrontato da P.
FRASSINETTI, L’orazione di Frontone contro i Cristiani, in «Giornale
italiano di Filologia» II (1949), pp. 238-254.

3 Qui de ultima faece collectis imperitioribus et mulieribus credulis
sexus sui facilitate labentibus plebem profanae coniurationis instituunt,
quae nocturnis congregationibus et ieiuniis sollemnibus et inhumanis
cibis non sacro quodam, sed piaculo foederatur, latebrosa et lucifuga
natio, in publicum muta, in angulis garrula, templa ut busta despiciunt,
deos despuunt, rident sacra, miserentur miseri (si fas est) sacerdotum,
honores et purpuras despiciunt, ipsi seminudi! [...] Occultis se notis et
insignibus noscunt et amant mutuo paene antequam noverint: passim etiam inter eos velut quaedam libidinum religio miscetur, ac se
promisce appellant fratres et sorores, ut etiam non insolens stuprum intercessione sacri nominis fiat incestum. Ita eorum vana et demens
superstitio sceleribus gloriatur. Nec de ipsis, nisi subsisteret veritas, maxime nefaria et honore praefanda sagax fama loqueretur. Audio
eos turpissimae pecudis caput asini consecratum inepta nescio qua persuasione venerari: digna et nata religio talibus moribus! Alii eos
ferunt ipsius antistitis ac sacerdotis colere genitalia et quasi parentis sui adorare naturam: nescio an falsa, certe occultis ac nocturnis
sacris adposita suspicio! Et qui hominem summo supplicio pro facinore punitum et crucis ligna feralia eorum caerimonias fabulatur,
congruentia perditis sceleratisque tribuit altaria, ut id colant quod merentur. Iam de initiandis tirunculis fabula tam detestanda quam nota
est. Infans farre contectus, ut decipiat incautos, adponitur ei qui sacris inbuatur. Is infans a tirunculo farris superficie quasi ad innoxios
ictus provocato caecis occultisque vulneribus occiditur. Huius, pro nefas! sitienter sanguinem lambunt, huius certatim membra
dispertiunt, hac foederantur hostia, hac conscientia sceleris ad silentium mutuum pignerantur. Haec sacra sacrilegiis omnibus taetriora.
Et de convivio notum est; passim omnes locuntur, id etiam Cirtensis nostri testatur oratio. Ad epulas sollemni die coeunt cum omnibus
liberis, sororibus, matribus, sexus omnis homines et omnis aetatis. Illic post multas epulas, ubi convivium caluit et incestae libidinis
ebriatis fervor exarsit, canis qui candelabro nexus est, iactu offulae ultra spatium lineae, qua vinctus est, ad impetum et saltum
provocatur. Sic everso et extincto conscio lumine inpudentibus tenebris nexus infandae cupiditatis involvunt per incertum sortis, etsi non
omnes opera, conscientia tamen pariter incesti, quoniam voto universorum adpetitur quicquid accidere potest in actu singulorum.. Ed. J.
P. Waltzing, Louvain, 1903.

4 II Apologia VIII.

5 Historiae V, 3-4; Contra Apionem, II, 80.

6 La prima descrizione è quella di R. GARRUCCI, Un crocifisso graffito da mano pagana nella casa dei Cesari sul Palatino,
Roma, 1856.



Luciano di Samosata
Il retore scettico Luciano, nato a Samosata intorno al 120 e morto dopo il 180, attivo nell’età degli

Antonini, ci ha lasciato un’opera intitolata La morte di Peregrino, nella quale l’autore, un decennio dopo lo
svolgimento dei fatti, narra del teatrale suicidio del fanatico Peregrino Proteo, sul rogo che si era eretto a
Olimpia nel 165 o 167.

Questa singolare figura di filosofo, che per Luciano è certo un ciarlatano, era stato per un certo periodo
cristiano, per poi passare alla filosofia cinica. Per mostrare il suo disprezzo per la morte, che Luciano invece
definisce “amor di gloria”, egli si gettò tra le fiamme del rogo.

Durante il periodo di adesione al cristianesimo, nel quale era stato anche in carcere, veniva visitato
continuamente dai suoi fratelli cristiani, che da ogni dove si affrettavano a venire per consolarlo, assisterlo,
aiutarlo; secondo Luciano essi erano degli sciocchi, ingannati da quell’impostore:

“Allora Proteo venne a conoscenza della portentosa dottrina dei cristiani, frequentando in Palestina i
loro sacerdoti e scribi. E che dunque? In un batter d’occhio li fece apparire tutti bambini, poiché egli tutto da
solo era profeta, maestro del culto e guida delle loro adunanze, interpretava e spiegava i loro libri, e ne
compose egli stesso molti, ed essi lo veneravano come un dio, se ne servivano come legislatore e lo avevano
elevato a loro protettore a somiglianza di colui che essi venerano tuttora, l’uomo che fu crocifisso in
Palestina per aver dato vita a questa nuova religione.

[…] Si sono persuasi infatti quei poveretti di essere affatto immortali e di vivere per l’eternità, per cui
disprezzano la morte e i più si consegnano di buon grado. Inoltre il primo legislatore li ha convinti di essere
tutti fratelli gli uni degli altri, dopoché abbandonarono gli dei greci, avendo trasgredito tutto in una volta, ed
adorano quel medesimo sofista che era stato crocifisso e vivono secondo le sue leggi. Disprezzano dunque
ogni bene indiscriminatamente e lo considerano comune, seguendo tali usanze senza alcuna precisa prova. Se
dunque viene presso di loro qualche uomo ciarlatano e imbroglione, capace di sfruttare le circostanze, può
subito diventare assai ricco, facendosi beffe di quegli uomini sciocchi” (De morte Per. XI-XIII)

1
.

Interessante il riferimento al Cristo, mai nominato perché troppo spregevole, che viene considerato un
sofista (nel senso dispregiativo del termine), ed il “primo legislatore” dei Cristiani, le cui leggi sono da essi
seguite (anche Giustino martire, ad esempio, chiama Gesù "legislatore"). L’unica notizia storica su Gesù è il
ricordo della sua crocifissione; alcune espressioni fanno pensare ad una diretta conoscenza di certi ambienti
cristiani.

NOTE AL TESTO

1 “Oteper kaˆ t¾n qaumast¾n sof…an tîn Cristianîn ™xšmaqen, perˆ t¾n Palaist…nhn to‹j ƒereàsin kaˆ
grammateàsin aÙtîn xuggenÒmenoj. Kaˆ t… g£r; ™n brace‹ pa‹daj aÙtoÝj ¢pšfhne, prof»thj kaˆ qias£rchj
kaˆ xunagwgeÝj kaˆ p£nta mÒnoj aÙtÕj ên, kaˆ tîn b…blwn t¦j m�n ™xhge‹to kaˆ dies£fei, poll¦j d� aÙtÕj
kaˆ sunšgrafen, kaˆ æj qeÕn aÙtÕn ™ke‹noi Ædoànto kaˆ nomoqštV ™crînto kaˆ prost£thn ™pegr£fonto,
met¦ goàn ™ke‹non Ön œti sšbousi, tÕn ¥nqrwpon tÕn ™n tÍ Palaist…nV ¢naskolopisqšnta, Óti kain¾n
taÚthn telet¾n e„sÁgen ™j tÕn b…on. [...] Pepe…kasi g¦r aØtoÝj oƒ kakoda…monej tÕ m�n Ólon
¢q£natoi œsesqai kaˆ bièsesqai tÕn ¢eˆ crÒnon, par' Ö kaˆ katafronoàsin toà qan£tou kaˆ ˜kÒntej aØtoÝj
™pididÒasin oƒ pollo…. ”Epeita d� Ð nomoqšthj Ð prîtoj œpeisen aÙtoÝj æj ¢delfoˆ p£ntej e�en ¢ll»lwn,
™peid¦n ¤pax parab£ntej

qeoÝj m�n toÝj `EllhnikoÝj ¢parn»swntai, tÕn d� ¢neskolopismšnon ™ke‹non sofist¾n aÙtÕn
proskunîsin kaˆ kat¦ toÝj ™ke…nou nÒmouj biîsin. Katafronoàsin oân ¡p£ntwn ™x ‡shj kaˆ koin¦ ¹goàntai,
¥neu tinÕj ¢kriboàj p…stewj t¦ toiaàta paradex£menoi. Àn to…nun paršlqV tij e„j aÙtoÝj gÒhj kaˆ tecn…thj
¥nqrwpoj kaˆ pr£gmasin crÁsqai dun£menoj, aÙt…ka m£la ploÚsioj ™n brace‹ ™gšneto „diètaij ¢nqrèpoij
™gcanèn. Ed. A.M. Harmon, Cambridge, 1936.



Celso, ritratto

Celso
Chiude l’elenco delle testimonianze non cristiane del II

secolo quella uscita dalla penna dell’oscura figura del filosofo
Celso; di lui sappiamo solamente che fu un intellettuale seguace
di quel medio platonismo che a quel tempo conobbe una
notevole fioritura con Plutarco, Attico, Albino, Massimo di Tiro
ed altri ancora.

Tra tutti coloro che si occuparono dell’attacco verso i
Cristiani (ci sono rimasti i nomi e talora alcune accuse poco
significative del cinico Crescente, di Cecilio, di Frontone,
dell’oratore Aristide e di Ierocle), egli è, assieme a Porfirio nel
secolo successivo, l’unico veramente degno di nota.

Sappiamo che Celso scrisse un’opera dedicata interamente
alla polemica contro i Cristiani, dal titolo Discorso veritiero
(Alethès lógos); esso è comunemente datato tra il 177 e il 180,
gli ultimi anni della correggenza di Marco Aurelio col figlio
Commodo (171-180). Ma quest’opera, ignorata a quel che
sembra dai contemporanei e trascurata dalle generazioni
successive, ci è giunta parzialmente solo perché Origene nel 248 decise di farne una dettagliata confutazione
(il Contra Celsum); per ribatterne una ad una le argomentazioni, egli riportò letteralmente gran parte dei
passi.

Celso pare non voler riconoscere nulla di buono ai Cristiani: pur sdegnando le volgari calunnie che
ancora circolavano al suo tempo, che in parte abbiamo già ricordato e su cui gli apologisti ci hanno lasciato
numerose attestazioni (incesto e banchetti tiestei, ma anche accuse di adorare un idolo con testa d’asino, la
croce, il sole, i genitali dei sacerdoti, di suscitare venti e tempeste, di invocare fame e pestilenze, di compiere
sortilegi), egli rappresenta l’atteggiamento degli avversari del II secolo. Il filosofo mostra di conoscere
almeno in parte la Bibbia (certamente qualcosa del vangelo di Matteo) e le sette fuoriuscite dalla “grande
Chiesa”; egli accusa il cristianesimo di essere il figlio bastardo della più abbietta religione nazionale, il
giudaismo. Solamente l’etica di Cristo pare talora resistere alla sua disapprovazione, ed anche la dottrina del
Logos gli aggrada.

In ultima analisi, tuttavia, il Discorso veritiero è uno scritto politico e pratico: Celso è preoccupato dal
fatto che i Cristiani non partecipino alle feste pagane, non prestino servizio militare, non ricoprano cariche
pubbliche, collocandosi al margine della società civile (l’odio del genere umano già descritto ottant’anni
prima da Tacito). Questo rifiuto di partecipare alla vita pubblica è per lui un “grido di rivolta”

1
. L’appello con

cui si concludeva l’opera di Celso, affinché i Cristiani non si sottraggano più all’ordine civile e religioso
generale, servendo così al bene dello stato già tanto debilitato e in pericolo a causa di nemici interni ed
esterni, mette in luce questa preoccupazione politica che attraversa tutto il suo scritto.

Da quanto Origene ci ha conservato, possiamo trarre alcuni giudizi su Gesù Cristo:
Ad un certo punto si parla della “madre di Gesù, scacciata dall’artigiano che l’aveva maritata, accusata

di adulterio, messa incinta da un certo soldato di nome Panthera” (Contra Celsum, I, 32)
2
.

“Spinto dalla miseria andò in Egitto a lavorare a mercede, ed avendo quindi appreso alcune di quelle
discipline occulte per cui gli Egizi son celebri, tornò dai suoi tutto fiero per le arti apprese, e si proclamò da
solo Dio a motivo di esse” (Ivi, I, 28)

3
.

“Gesù raccolse attorno a sé dieci o undici uomini sciagurati, i peggiori dei pubblicani e dei marinai, e
con loro se la svignava qua e là, vergognosamente e sordidamente raccattando provviste” (Ivi, I, 62)

4
.

L’accusa di illegittimità e la figura del soldato Panthera sono state rinvenute anche in ambiente
giudaico

5
: in tal senso, l’origine del nome Gesù figlio di Panthera (Jesûa‘ ben Pandera), testimoniato con

piccole varianti grafiche, sarebbe una corruzione del greco parthénos (vergine), una qualifica di Maria che
sarebbe stata grossolanamente mal interpretata dai Giudei, fino a farne il nome di un presunto violentatore di
lei; diversamente, altri ritengono queste accuse provenienti dai Giudei come tardive rispetto alla
testimonianza di Celso. Panthera allora potrebbe essere un vero nome di persona, diffuso tra le truppe
romane, come anche testimoniato da alcune iscrizioni.

È interessante vedere come Origene risponde alle accuse di Celso, specie quando mostra una perfetta
ignoranza dei fatti (ad esempio quando parla di dieci o undici discepoli, quando è ben noto che erano dodici).
Celso mostra di dipendere da fonti anteriori, specialmente cristiane (il Vangelo di Matteo, ad esempio).

NOTE AL TESTO



1 Contra Celsum VIII, 2.

2 [...] ™n Î ¢nagšgraptai ¹ toà 'Ihsoà m»thr æj ™xwsqe‹sa ¢pÕ toà mnhsteusamšnou aÙt¾n tšktonoj,
™legcqe‹sa ™pˆ moice…v kaˆ kÚousa ¢pÒ tinoj stratiètou Panq»ra toÜnoma. Ed. M. Borret, Paris, 1967-1969.

3 Kaˆ Óti oátoj di¦ pen…an e„j A ‡ gupton misqarn»saj k¢ke‹ dun£meèn tinwn peiraqe…j, ™f' aŒj
A„gÚptioi semnÚnontai, ™panÁlqen ™n ta‹j dun£mesi mšga fronîn, kaˆ di' aÙt¦j qeÕn aØtÕn ¢nhgÒreuse.

4 [...] dška e�pen À ›ndek£ tinaj ™xarths£menon tÕn 'Ihsoàn ˜autù ™pirr»touj ¢nqrèpouj, telènaj kaˆ
naÚtaj toÝj ponhrot£touj, met¦ toÚtwn tÍde k¢ke‹se aÙtÕn ¢podedrakšnai, a„scrîj kaˆ gl…scrwj trof¦j
sun£gonta.

5 Cfr. Hullin 2, 22-23; Aboda Zara 40d; Shabbat 14d. Cfr. M. GOLDSTEIN, Jesus in the Jewish tradition, New York, 1950, pp.
32-39.



Thallos
All’interno di una sua Cronaca in lingua greca, uno storico di nome Tallo (Thallos) ha lasciato

menzione di un fatto concernente il giorno della morte di Gesù: l’oscuramento del cielo[1]. Purtroppo l'opera
è andata perduta, ma la citazione del passo che riguardava Gesù era stata inserita nella Chronographia di
Sesto Giulio Africano. Questo scrittore, vissuto tra la fine del secondo e il primo quarantennio del III secolo,
è noto come progettista della biblioteca imperiale di Settimio Severo; anche la sua opera, però, una storia
universale dalle origini ad Eliogabalo, è andata perduta. Fortunatamente alcune parti dell'opera sua sono state
citate attorno all'anno 800 da un altro storico bizantino, Giorgio Sincello. La sua opera si intitola Ecloga
chronographica, una storia universale che copriva gli anni dalla creazione del mondo fino al regno di
Diocleziano. E così, ricordate da Sesto Giulio Africano e ricopiate da Giorgio Sincello, le parole di Tallo
sono arrivate fino ai nostri giorni. Giorgio Sincello infatti asserisce di riportare un passo “tratto da Africano,
riguardo agli eventi associati con la passione” di Gesù. Africano diceva, richiamando i Vangeli:

Una terribile oscurità si abbatté su tutto il mondo, le rocce furono spezzate da un terremoto e
molti luoghi della Giudea e del territorio restante furono abbattuti. Tallo, nel terzo libro delle
Storie, definisce questa oscurità come eclissi del sole, a mio parere irragionevolmente[2].

Africano continuava il discorso contestando l'affermazione di Tallo: un'eclissi non può verificarsi
durante un plenilunio (la Pasqua ebraica), quando la Luna è diametralmente opposta al Sole; doveva quindi
trattarsi di un oscuramento straordinario ed inusuale. In tal modo avevano risposto, tra gli altri, anche
Origene, Girolamo e Giovanni Crisostomo, contro quegli scrittori anticristiani, soprattutto Celso, che
avevano usato questa argomentazione dell'eclissi per contestare la validità del racconto evangelico.

Non ci interessa qui addentrarci nella disputa sulla natura dell'oscuramento del cielo raccontato dai
Vangeli; ci preme però sottolineare che un autore pagano aveva tentato una spiegazione naturalistica di un
evento evangelico che evidentemente egli conosceva. È un peccato che l'opera di Tallo sia perduta; ma
l'abituale affidabilità di Giulio Africano induce a pensare che la sua citazione sia veritiera. Il contesto può
essere facilmente immaginato: Tallo è a conoscenza della spiegazione soprannaturale dell'oscurità registrata
dagli evangelisti al momento della morte di Gesù, e ne contesta il carattere soprannaturale, descrivendola
come una semplice eclissi. A questo punto Giulio Africano critica la conclusione di Tallo, avanzando
l'argomentazione del plenilunio pasquale.

Non è assolutamente dato di sapere da dove Tallo abbia tratto le informazioni sull'oscuramento del sole
nel giorno della morte di Gesù; il fatto che ne parlino anche i Vangeli non significa che Tallo li abbia
necessariamente conosciuti: forse si basava su altre fonti scritte che contenevano il racconto della passione,
oppure poteva aver ascoltato la testimonianza orale di qualche cristiano. Certamente egli è testimone
dell'esistenza di un racconto della passione di Gesù che circolava nel suo ambiente e che evidentemente egli
ritiene di dover spiegare in qualche modo.

Ora, la questione da risolvere riguarda l'identità e soprattutto l’epoca in cui Tallo visse[3]. Spesso si
afferma che si trattava di un Tallo samaritano (Thallos samareus) residente a Roma a metà del I secolo, il
quale secondo lo storico ebreo Giuseppe Flavio avrebbe concesso un grande prestito ad Agrippa. Ma
l'identificazione si basa su una congettura testuale: i manoscritti di Giuseppe infatti riportano la dicitura allos
Samareus, cioè “un altro Samaritano”[4]. Poiché così la frase risulterebbe difficile, in quanto l'autore
immediatamente prima non stava parlando di nessun altro Samaritano, molti filologi (a partire da Hudson nel
1720) hanno aggiunto la lettera theta davanti ad allos, dando origine a Thallos. Ecco che questo Thallos
potrebbe essere il Tallo di Giulio Africano; d’altra parte Tallo era un nome ricorrente nelle liste dei funzionari
della casa imperiale, che evidentemente potevano disporre di molto denaro[5]. Si tratterebbe allora del più
antico riferimento non cristiano a Gesù, in quanto risalente ad un ventennio dopo la sua morte. Ma qualcuno
ha rigettato la correzione, lasciando il testo inalterato[6]; se così fosse, saremmo davanti ad uno storico
ampiamente citato da diverse fonti[7], vissuto certamente prima del 180 d.C. - in quanto noto a Teofilo di
Antiochia - ma sconosciuto, e neppure necessariamente ebreo, anche se nella sua opera parlava di Mosè. A
Roma, comunque, sono attestati altri che portavano quel nome, tra cui un segretario di Augusto[8].

Un altro problema riguarda la lunghezza dell'opera di Tallo: secondo un passo della Chronica di Eusebio
di Cesarea, sopravvissuta solo in traduzione armena, si afferma che Tallo “raccoglie materiale dall'epoca
della caduta di Troia fino alla 167° olimpiade” (112-109 a.C.)[9]. Ma dal nostro e da altri passi di Tallo, a noi
pervenuti, si evince che la sua storia partiva da prima (la storia di Bel, Cronos, Mosè) e continuava ben oltre.
Alcuni pensano ad un errore della traduzione armena, e correggono con argomentazioni paleografiche il
numero 167 in 207 (anni 49-52) o 217 (89-92); in quest’ultimo caso, Tallo sarebbe vissuto alla fine del I
secolo, o anche dopo. Altri invece pensano all'esistenza di una prima e di una seconda edizione ampliata della
medesima opera; altri ancora ipotizzano che Eusebio conoscesse un’altra opera di Tallo, diversa da quella di
cui stiamo trattando.

In definitiva, rimane in sospeso la questione dell’identità di Tallo. La datazione della sua opera agli anni



’50 del I secolo è incerta, perché basata sulla congetturale identificazione di Tallo con il samaritano citato da
Flavio Giuseppe, e sull’idea che egli sia vissuto poco dopo il 52 (se si accetta una delle due correzioni del
passo di Eusebio). Nell’ipotesi meno ottimistica, Tallo avrebbe potuto essere uno storico non samaritano,
vissuto in un periodo indefinito tra la morte di Gesù (che egli conosce) e il 180 (quando viene citato per la
prima volta da altri scrittori). La notizia di Tallo rimane importante, ma non è dimostrabile che si tratti della
testimonianza extracristiana più antica, come talora si è affermato.

[1] Mc 15,33: “Giunta l'ora sesta, si fece buio su tutta la terra fino all'ora nona”; cfr. Mt 27,45; Lc 23,44.
[2]   Kaq' Ólou toà kÒsmou skÒtoj ™p»geto foberètaton, seismù te aƒ pštrai dierr»gnunto

kaˆ t¦ poll¦ 'Iouda…aj kaˆ tÁj loipÁj gÁj katerr…fqh. Toàto tÕ skÒtoj œkleiyin toà ¹l…ou Q£lloj ¢pokale‹
™n tr…tV tîn `Istoriîn, æj ™moˆ doke‹ ¢lÒgwj. Ed. K. Müller, Fragmenta Historicorum Graecorum, Paris,
1841-1870, vol. III, 517-519, frammento 8.

[3] Su tutta la questione: F. JACOBY, Die Fragmente der griechischen Historiker, Berlin, 1922-1958, vol. IIB, p. 1157, e IID, pp.
835-836; H. RIGG, Thallus: The Samaritan?, in «Harvard Theological Review» XXXIV (1941), pp. 111-119 ; P. PRIGENT, Thallos,
Phlégon et le Testimonium Flavianum témoins de Jésus?, in Paganisme, Judaïsme, Christianisme. Influences et Affrontements dans le
Monde Antique, Paris, 1978, pp. 329-334; E. SCHÜRER, Storia del popolo giudaico al tempo di Gesù Cristo, Brescia, 1997, vol. III/1,
pp. 699-700; R. E. VAN VOORST, Gesù nelle fonti extrabibliche, Cinisello Balsamo, 2004, pp. 33-37; E. NORELLI, La presenza di
Gesù nella letteratura gentile dei primi due secoli, in A. Pitta (a cura di), Il Gesù storico nelle fonti del I-II secolo, Bologna,
Dehnoniane, 2005 (Ricerche Storico Bibliche 17/2), pp. 177-182.

[4] Antiquitates iudaicae, XVIII,VI,4 § 167: “Inoltre da un altro samaritano, che era liberto di Cesare, Agrippa riuscì a ottenere un
prestito di un milione di dracme, con cui estinse il debito con Antonia”.

[5] Un’iscrizione latina parla di un T. Cl. Thallus praepositus velariorum domus Augustianae (Corpus Inscriptionum Latinarum,
VI, p. 8649).

[6] Cfr. I. MIEVIS, À Propos de la Correction 'Thallos' dans les 'Antiquités Judaïques' de Flavius Josèphe, in «Revue Belge de
Philologie et d'Histoire» XIII (1934), pp. 733-740. H. RIGG, Thallus, op. cit., intende l’allos pronominalmente, e traduce: “Da un altro,
samaritano di stirpe, che era liberto di Cesare, etc.”

[7] Tallo è citato da Teofilo di Antiochia (180 circa, Ad Autolycum, 3,29), Minucio Felice (inizio III sec., Octavius, 21,4),
Tertulliano (197, Apologeticum, 10; Ad nationes, 2,12), pseudo-Giustino (III sec., Cohortatio ad Graecos, 9), Lattanzio (a cavallo tra III
e IV sec., Divinae institutiones, 1,23; 1,13).

[8] Svetonio, Augustus, 67; Altri Tallo sono menzionati nelle iscrizioni (Corpus Inscriptionum Latinarum, VI, pp. 6987-6988)

[9] J. Karst, Die Chronik des Eusebius aus dem Armenischen übersetzt, Leipzig, 1911 (GCS 20), p. 125.



Appendice
Secondo taluni commentatori, vi sarebbero anche altre testimonianze storiche che meriterebbero di

essere inserite nella presente trattazione, il cui valore però è discusso; le riporto quindi in appendice, dando
conto dello stato della ricerca in proposito.



Appendice: Petronio
La volontà di Petronio di alludere al cristianesimo nei propri scritti è discussa ed è tuttora oggetto di

studio.
E’ ormai ampiamente accettata la datazione dei frammenti del romanzo latino intitolato Satyricon all’età

neroniana (54-68 d.C.), e l’identificazione del suo autore con Tito Petronio Negro, personaggio la cui morte
per suicidio, avvenuta nel 66, è drammaticamente descritta dallo storico Tacito nei suoi Annali

1
. Egli ci è

presentato come proconsole della Bitinia e poi console; dopo questi incarichi era stato ammesso nel circolo
“dei pochi intimi di Nerone, arbitro di raffinatezza, a tal punto che quegli nulla riteneva essere dolce o
voluttuoso, se non ciò che Petronio avesse approvato per lui”

2
. Da questo epiteto di “arbitro di raffinatezza”

(arbiter elegantiae) è scaturito il nome conservatoci dalla tradizione manoscritta con il quale l’autore è
universalmente conosciuto: Petronius Arbiter.

Alcune allusioni all’incendio di Roma del 64 orienterebbero la datazione del romanzo agli anni 64-65
3
,

negli anni in cui, dopo l’incendio di Roma, i cristiani subirono la loro prima persecuzione.
Protagonisti del romanzo sono due giovani, Encolpio e Gitone, cui si aggiungono successivamente

Ascilto, Agamennone ed il vecchio poeta Eumolpo; tra le varie peripezie narrateci da Petronio, spicca il
lungo racconto di una pantagruelica e lussuriosa cena organizzata in casa del ricchissimo liberto Trimalcione
(comunemente identificato con Nerone).

Circa un secolo fa il Preuschen in uno studio che suscitò molte reazioni aveva evidenziato profonde
somiglianze fra un passo del vangelo di Marco, l’unzione di Betania, ed un passo del Satyricon. In esso si
narra di Trimalcione il quale, durante il banchetto da lui apprestato, procede all’unzione dei convitati con il
nardo, prefigurando tramite gesti simbolici le proprie esequie; di qui, data la somiglianza di questo racconto
con l’episodio evangelico, ed anche a causa dello stato degli studi sulla datazione dei vangeli del tempo, lo
studioso credette poter spiegare tali somiglianze ipotizzando una imitazione di Petronio da parte
dell’evangelista Marco

4
 . Senza entrare ora nella questione della datazione e della origine del vangelo di

Marco, ci basterà notare che non è improbabile che Petronio nel momento in cui scrisse il Satyricon potesse
essere a conoscenza di tale scritto, che secondo l’antica tradizione patristica fu redatto proprio a Roma.

Uno studio di Ilaria Ramelli ha ripreso in considerazione l’ipotesi del Preuschen, ribaltandola: sarebbe
stato Petronio a parodiare il vangelo di Marco, e non viceversa.

5

Non sarà inopportuno riprendere qui le sue osservazioni, iniziando proprio dal racconto dell’unzione.
In Petronio, durante la cena, Trimalcione si fa recare le vesti preparate per la sua sepoltura, del vino con

cui saranno lavate le sue ossa e dell’unguento; aperta un’ampolla di Nardo, unge i convitati in
prefigurazione della sua unzione funebre e li invita a considerare il pasto come il suo banchetto funebre.

Nel vangelo di Marco, mentre Gesù si trova a mensa, arriva una donna con un vaso di alabastro pieno di
nardo genuino prezioso, lo rompe e unge Gesù sul capo. Il Cristo dice a suo riguardo che ella sta ungendo in
anticipo il suo corpo per la sepoltura.

Come si può notare dalle parti in corsivo, le somiglianze sono evidenti. Ecco in sinossi i due testi, quello
del Satyricon e quello del vangelo di Marco:

“Porta anche dell’unguento e un assaggio da quell’anfora, con cui voglio siano lavate le mie ossa” […]
Subito aprì l’ampolla del nardo, unse tutti noi e disse “Spero che possa piacermi da morto quanto da vivo”.
Poi comandò che fosse infuso del vino in una brocca e disse “Fate come se foste stati invitati ai miei
funerali”

6
.

Essendo [Gesù] a Betania in casa di Simone il lebbroso, mentre giaceva, venne una donna che aveva un
vaso di alabastro di unguento di puro nardo prezioso; rotto l’alabastro, lo versò sul capo di lui […] “Ciò che
ebbe, ella lo fece: anticipò di ungere il mio corpo per la sepoltura”

7
.

Trimalcione afferma di aver consultato un astrologo, che gli ha predetto la morte dopo altri trent’anni,
cosa della quale egli è persuaso

8
; poiché dunque non vi è alcuna imminenza della morte per lui, l’ipotesi della

parodia del racconto evangelico non pare così azzardata
9
.

Un altro passo della cena pare avere reminiscenze evangeliche:
“Mentre diceva queste cose, un gallo domestico cantò. Turbato da quella voce, Trimalcione comandò

che fosse versato del vino sotto la tavola e che anche la lucerna ne venisse cosparsa. Poi passò l’anello nella
mano destra e disse: “Non senza ragione questo trombettiere ha dato il segnale; infatti o dovrà scoppiare un
incendio, o qualcuno dei vicini dovrà morire. Lungi da noi! Per cui, chi mi porterà questo accusatore riceverà
un premio”. In men che non si dica venne portato un gallo da una casa vicina, che Trimalcione ordinò venisse
cotto in pentola” (Sat. LXXIV, 1-4)

10
.

Mentre qui il canto del gallo è visto come presagio di sciagura, nel resto della tradizione greco-romana
esso è preannunzio del giorno e della vittoria, mai presagio di morte

11
 . Nel vangelo, il duplice canto del gallo



invece è indice del tradimento di Pietro prima della morte di Gesù
12

.
La definizione petroniana del gallo come index, ovvero, in linguaggio giuridico, come denunziatore,

accusatore, sembra ricordare la funzione che rivestì il gallo in Marco, ovvero quella di denunziare il triplice
tradimento di Pietro.

Anche il noto episodio della matrona di Efeso, pare avere altri richiami evangelici:
“Una matrona di Efeso, […] avendo perso il marito, […] seguì il defunto persino nel sepolcro. […]

Nello stesso tempo il governatore della provincia comandò che fossero crocifissi dei ladroni proprio accanto
al sepolcro nel quale la matrona piangeva il recente cadavere. La notte seguente, quando il soldato che
sorvegliava le croci affinché nessuno togliesse i corpi per seppellirli, notò un lume splendere tra le tombe e
udì il gemito di qualcuno che piangeva […] volle sapere chi fosse e che cosa facesse. Scese quindi nella
tomba. […] Dunque giacquero assieme non solo quella notte nella quale fu consumato il loro imene, ma
anche il seguente ed il terzo giorno, tenendo certamente chiuse le porte del sepolcro. […] Ma i parenti di un
crocifisso, come videro diminuita la sorveglianza, tirarono giù di notte l’appeso e gli resero l’estremo ufficio.
E quando il giorno successivo il soldato […] vide una croce senza cadavere, atterrito dal supplizio raccontò
alla donna quello che era successo. […] Ella disse allora di togliere il corpo del proprio marito dall’arca e di
attaccarlo a quella croce che era vuota. Il soldato approfittò dell’ingegno dell’avvedutissima donna, ed il
giorno dopo il popolo si meravigliava di come quel morto avesse potuto salire sulla croce” (Sat. CXI-
CXII)

13
.

La citazione di un governatore provinciale (Pilato?), dei ladroni crocifissi, della guardia sepolcrale e dei
tre giorni nel sepolcro, e infine il tema del trafugamento del cadavere, un’accusa rivolta ai cristiani già da
tempo

14
, ci farebbero pensare ad una parodia del racconto della morte e risurrezione del Cristo.

Una volta accettata la dipendenza Marco-Petronio, molti passi si prestano a simili letture: ad esempio la
presunta allusione all’eucarestia nelle parole di Eumolpo che lascia i suoi averi a chi mangerà pubblicamente
le sue carni dopo la morte (CXLI, 2)

15
.

Recentemente Giuseppe Giovanni Gamba in una monografia che ha mosso i suoi passi da queste
constatazioni

16
, ha creduto di poter commentare tutto il Satyricon in chiave autobiografica, partendo dal

presupposto che Petronio abbia voluto fare la parodia del cristianesimo al quale, assieme anche a Nerone,
avrebbe per un certo periodo aderito, per poi ripudiarlo. Di qui le identificazioni di Petronio medesimo con
Encolpio, di Nerone con Ascilto, di Agrippina con la sacerdotessa Quartilla, di Seneca con Agamennone e di
Trimalcione con l’apostolo Pietro che in quel periodo predicava a Roma.

Al di là di questi sviluppi assolutamente innovativi, qualora fosse anche solo provato un collegamento
tra gli avvenimenti evangelici ed il romanzo di Petronio nel modo sopra esposto, saremmo di fronte alla
prima velata testimonianza non cristiana di Gesù e della sua Chiesa, redatta nel tempo in cui gli apostoli
Pietro e Paolo predicavano e subivano il martirio nella capitale dell’impero romano. Fino a quel momento,
possiamo solo considerare questa chiave interpretativa come una interessante ipotesi che necessita di
ulteriore approfondimento.

NOTE AL TESTO

1 XVI, 17-19. Una rassegna dello status quaestionis dell’attribuzione è offerta dalla voce curata da L. PEPE per il Dizionario degli
scrittori greci e latini, a cura di F. DELLA CORTE, Milano, 1987, vol. III, pp. 1605-1618.

2 Inter paucos familiarium Neroni adsumptus est, elegantiae arbiter, dum nihil amoenum et molle adfluentia putat, nisi quod ei
Petronius adprobavisset. Ed. A. Ernout, Paris, 1962.

3 Cfr. K. F. C. ROSE, The date and the author of the Satyricon, Leiden, 1971.

4 E. PREUSCHEN, Die Salbung Jesu in Bethanien, in «Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft» III (1902), pp. 252-
253, e IV (1903), p. 88.

5 I. RAMELLI, Petronio e i Cristiani: allusioni al vangelo di Marco nel Satyricon?, in «Aevum» LXX (1996), pp. 75-80. Cfr.
anche: http://www.augustea.it/zucchi/Cultura/Ramelli.htm#par3.

6 Satyricon LXXVII,7; LXXVIII, 3-4: “Profer et unguentum et ex illa amphora gustum, ex qua iubeo lavari ossa mea” […] Statim
ampullam nardi aperuit omnesque nos unxit et “Spero” inquit “futurum ut aeque me mortuum iuvet tamquam vivum”. Nam vinum
quidem in vinarium iussit infundi et “Putate vos” ait “ad parentalia mea invitatos esse”. Ed. K. Müller, München, 1983.

7 Marco XIV, 3; XIV, 9: “Cum esset Bethaniae in domo Simonis leprosi et recumberet, venit mulier habens alabastrum unguenti
nardi puri pretiosi; fracto alabastro, effudit super caput eius […] “Quod habuit, operata est: praevenit ungere corpus meum in
sepulturam”. Nova Vulgata, Città del Vaticano, 1986.

8 Satyricon LXXVIII, 1.

9 Cfr. per il tema della morte nel racconto del banchetto di Trimalcione: G. GAGLIARDI, Il corteo di Trimalcione. Nota a
Petronio 28, 4-5, in «Rivista di filologia e di istruzione classica» CXII (1984), pp. 285-287; Id., Il tema della morte nella cena
petroniana, in «Orpheus» X (1989), pp. 13-25.

http://www.augustea.it/zucchi/Cultura/Ramelli.htm#par3


10 Haec dicente eo gallus gallinaceus cantavit. Qua voce confusus Trimalchio vinum sub mensa iussit effundi lucernamque etiam
mero spargi. Immo anulum traiecit in dexteram manum et “non sine causa” inquit “hic bucinus signum dedit; nam aut incendium oportet
fiat, aut aliquis in vicinia animam abiciet. Longe a nobis! Itaque quisquis hunc indicem attulerit, corollarium accipiet”. Dicto citius [de
vicinia] gallus allatus est, quem Trimalchio iussit ut aeno coctus fieret.

11 Cfr. G. AMIOTTI, Il gallo animale oracolare?, in Sibille e linguaggi oracolari, mito, storia e tradizione, Convegno del 20-24
settembre 1994, Macerata, 1996.

12 Mc. XIV,30; XIV, 68; XIV, 72.

13 Matrona quaedam Ephesi […] cum virum extulisset, […] in conditorium etiam prosecuta est. […] Interim imperator provinciae
latrones iussit crucibus affigi secundum illam casulam, in qua recens cadaver matrona deflebat. Proxima ergo nocte cum miles, qui
cruces asservabat ne quis ad sepulturam corpus detraheret, notasset sibi [et] lumen inter monumenta clarius fulgens et gemitum lugentis
audisset, […] concupiit scire quis aut quid faceret. Descendit igitur in conditorium. […] Iacuerunt ergo una non tantum illa nocte qua
nuptias fecerunt, sed postero etiam ac tertio die, praeclusis videlicet conditorii foribus […] Itaque unius cruciarii parentes ut viderunt
laxatam custodiam, detraxere nocte pendentem supremoque mandaverunt officio. At miles […] ut postero die vidit unam sine cadavere
crucem, veritus supplicium, mulieri quid accidisset exponit. […] Iubet ex arca corpus mariti sui tolli atque illi quae vacabat cruci affigi.
Usus est miles ingenio prudentissimae feminae, posteroque die populus miratus est qua ratione mortuus isset in crucem.

14 Nel vangelo di Matteo (XXVIII, 13-15) le guardie del sepolcro di Gesù, istigate dai sacerdoti, devono dire che “i suoi discepoli
sono venuti di notte e l'hanno rubato, mentre noi dormivamo”. […] Così questa diceria si è divulgata fra i Giudei fino ad oggi”.

15 Omnes qui in testamento meo legata habent praeter libertos meos hac condicione percipient quae dedi, si corpus meum in
partes conciderint et astante populo comederint.

16 Petronio Arbitro e i Cristiani. Ipotesi per una lettura contestuale del Satyricon, Roma, 1997.



Apuleio

Appendice: Apuleio
Il retore africano Apuleio di Madaura

(120-180 circa) scrisse intorno al 160 il noto
romanzo Le metamorfosi (conosciuto anche
come L’asino d’oro), in cui si narrano le
peripezie di un certo Lucio che, trasformato
in asino, subirà ogni sorta di avventure prima
di essere nuovamente riportato alla propria
condizione originaria.

Ad un certo punto del racconto Lucio,
già in forma di asino, viene acquistato da un
onesto mugnaio, maritato ad una donna
dissoluta così descritta:

“Quel mugnaio, che mi aveva fatto sua
proprietà pagandomi, un uomo peraltro
buono e soprattutto modesto, aveva ottenuto
in sorte come moglie una donna pessima, di
gran lunga la peggiore di tutte le donne, e
sosteneva pene estreme in casa e a letto, al
punto che, per Ercole, anche io me ne doglievo in silenzio per lui. Non mancava alcun vizio a quella pessima
donna, ma tutte le nefandezze erano confluite nel suo animo come in una melmosa latrina: crudele, funesta,
ammaliatrice, ubriacona, ostinata, caparbia, vergognosamente avara nell’arraffare, scialacquatrice nelle spese
per le sue porcherie, nemica della fede, avversaria del pudore. In quel tempo, disprezzati e calpestati i divini
numi, al posto della religione stabilita fingeva sacrilegamente di credere in un Dio che proclama unico,
osservando cerimonie inconsistenti e ingannando tutti gli uomini e il suo misero consorte, dandosi fin dal
mattino al vizio e offrendo continuamente il suo corpo alla fornicazione” (Metam. IX, 14)

1
.

Alcuni critici hanno creduto di vedere, nel ritratto di questa donna, una cristiana; gli elementi a favore
sono innanzitutto l’allusione alla credenza in un Dio unico e alle inconsistenti cerimonie. In secondo luogo,
la terminologia usata per descrivere la sua dissolutezza, ricorda da vicino quella utilizzata ad esempio da
Tacito nei confronti dei Cristiani (i flagitia), e gli aggettivi “ostinata” e “caparbia” richiamano alla mente la
pertinacia e l’obstinatio dell’epistola di Plinio a Traiano.

In mancanza di ulteriori elementi, tale interpretazione rimane comunque un’ipotesi.

NOTE AL TESTO

1 Pistor ille, qui me pretio suum fecerat, bonus alioquin vir et adprime modestus, pessimam et ante cunctas mulieres longe
deterrimam sortitus coniugam poenas extremas tori larisque sustinebat, ut hercules eius vicem ego quoque tacitus frequenter
ingemescerem. Nec enim vel unum vitium nequissimae illi feminae deerat, sed omnia prorsus ut in quandam caenosam latrinam in eius
animum flagitia confluxerant: saeva, scaeva, viriosa, ebriosa, pervicax, pertinax, in rapinis turpibus avara, in sumptibus foedis profusa,
inimica fidei, hostis pudicitiae. Tunc spretis atque calcatis divinis numinibus in vicem certae religionis mentita sacrilega praesumptione
dei, quem praedicaret unicum, confictis observationibus vacuis fallens omnis homines et miserum maritum decipiens matutino mero et
continuo stupro corpus manciparat. Ed. Giarratano – Frassinetti, Torino, 1961.

https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=3
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2&page=4


Appendice: Testimonianze giudaiche
Ho scelto di inserire in appendice, e quindi sotto condizione, quei passi nei quali tradizionalmente molti

commentatori scorgono espliciti o impliciti riferimenti a Gesù di Nazareth e ai Cristiani. Per secoli, Ebrei e
Cristiani, convinti dell’impossibilità che la tradizione rabbinica avesse tralasciato di lasciare qualche
testimonianza su Gesù, hanno estrapolato dagli scritti uno svariato numero di passi, e li hanno collegati al
Cristianesimo nascente, sempre senza tenere sufficiente conto del contesto e della tradizione testuale.

Il risultato di questa attività è la pubblicazione di numerose raccolte di detti rabbinici su Gesù e il
Cristianesimo

1
.

Che alcuni passi del Talmud e della Misnah, così come ci sono pervenuti, contengano passi ostili a
Cristo e alla sua Chiesa, è indubbio; ma il problema sta nello stabilire il momento in cui tali passi furono
introdotti nel testo, o furono modificati in senso anticristiano. In realtà, le prime testimonianze manoscritte
complete risalgono all’alto medioevo, ed i frammenti o le citazioni più antiche ci mostrano una tradizione
testuale molteplice, ampiamente uniformata in epoca altomedievale e ancor di più con l’avvento della
stampa.

Un diverso approccio ai testi è stato inaugurato dagli studi di Johann Maier
2
; egli ha preso in esame tutti

quei passi in cui tradizionalmente si sono viste allusioni cristiane, dimostrando come pochissimi di quei passi
reggano ad un’indagine critica. “Per il giudaismo il cristianesimo fu in un primo tempo un fenomeno
marginale tra altri; più tardi, il cristianesimo innalzato a religione di stato fu a tal punto visto come la
prosecuzione di «Roma», che elementi specificamente cristiani non vennero nemmeno percepiti in quanto
tali. Le affermazioni anticristiane contenute nei testi rabbinici riposano su interpolazioni e rielaborazioni
posteriori, e sono quindi da considerarsi come fonti per la conoscenza dei rapporti tra giudaismo e
cristianesimo non nell’antichità bensì nel primo medioevo”

3
.

Quindi, resta accertata la presenza di passi anticristiani nella letteratura rabbinica; ma è dubbio il
momento storico in cui furono inseriti. A buon diritto, quindi, ho scelto si inserirne alcuni in appendice, in
quanto la loro origine antica, e quindi il loro valore storico di testimonianze dei primi secoli dell’era cristiana,
sono stati messi in dubbio dai succitati studi.

Il Talmud babilonese ci riporta questo racconto (tra parentesi quadre le parole contenute solo in alcuni
manoscritti):

“Viene tramandato: [al venerdì] alla sera della Parasceve si appese Ješu [ha-nôserî = il cristiano]. Un
araldo per quaranta giorni uscì davanti a lui: «Egli [Ješu ha-nôserî] esce per essere lapidato, perché ha
praticato la magia e ha sobillato e deviato Israele. Chiunque conosca qualcosa a sua discolpa, venga e
l’arrechi per lui». Ma non trovarono per lui alcuna discolpa, e lo appesero [al venerdì] alla sera della
Parasceve.

Disse Ulla: «Credi tu che egli [Ješu ha-nôserî] sia stato uno per il quale si sarebbe potuto attendere una
discolpa? Egli fu invece un istigatore all’idolatria, e il Misericordioso ha detto «Tu non devi avere
misericordia e coprire la sua colpa!». Con Ješu fu diverso, perché egli stava vicino al regno” (Sanhedrin B,
43b)

4
.
La spiegazione tradizionale è la seguente

5
: il passo si riferisce a Gesù, del quale viene anche ricordato

con precisione il giorno di esecuzione. L’accenno all’araldo che per quaranta giorni rimanda l’esecuzione di
Gesù, è una risposta dell’apologetica ebraica al racconto cristiano della passione, che ci descrive invece un
processo frettoloso e privo di testimoni. Il verbo “appendere” al posto di “crocifiggere” non è un problema,
perché riscontrabile anche nel Nuovo Testamento (At. 10,39; Gal. 3,13) e in Giuseppe Flavio. La divergenza
tra la dichiarazione “esce per essere lapidato” e la successiva morte di croce, è forse un modo per far
concordare la verità della crocifissione con l’idea di un processo interamente ebraico.

L’analisi opposta, invece, preferisce riferire il passo ad un’altra persona, che solo casualmente fu prima
lapidata e poi appesa alla Parasceve; egli aveva cinque discepoli (di cui si parla più avanti), tutti lapidati
come lui; la frase “con Ješu fu diverso, perché egli stava vicino al regno” significa che quest’uomo era un
collaborazionista romano

6
.

Un’altra frase del rabbi Abbahu (Palestina, III-IV sec.) è stata vista come una condanna di Cristo:
“Se qualcuno ti dice: «Io sono Dio», egli è un mentitore; «Io sono il figlio dell’uomo», alla fine dovrà

pentirsene; «Io ascenderò al cielo», egli ha detto questo, ma non lo compirà” (Ta‘anit J, 2,1)
7
.

La frase si adatta bene a Gesù ma anche ad altri uomini che secondo la testimonianza di Celso in Fenicia
e Palestina si attribuivano tali qualità divine (Origene, Contra Celsum VII,9). Invece, secondo altri, si tratta
della descrizione stereotipata di un dominatore arrogante

8
.

Un altro passo in cui compare il nome di Gesù, è conservato nel Talmud babilonese (‘Aboda Zara 16b);
ne abbiamo però altre due recensioni abbastanza differenti (Tosefta Hullin 2,24 e Midrash Qohelet Rabba



1,1.8). Si tratta di un racconto di rabbi Eli‘ezer ben Hyrkanos (I-II sec.).

Tosefta Hullin
“Mentre una volta

passeggiavo lungo la strada di
Sepphoris, trovai Giacomo, un
uomo di Kfar Siknin, e mi disse
una parola di eresia in nome di
Ješûa‘ ben Pntjrj:

Midrash Qohelet Rabba
“Io, una volta, andavo lungo

la strada di Sepphoris. Mi venne
incontro un uomo e Giacomo da
Kfar Siknaja era il suo nome.
Egli mi disse una parola in nome
di Ješû ben Pndr’ e questa parola
mi ha fatto piacere:

‘Aboda Zara
“Io, una volta, passeggiavo

sulla strada superiore di
Sepphoris, e trovai un uomo dei
discepoli di Ješu ha-nôserî e
Giacomo da Kfar Siknaja era il
suo nome. Egli mi disse:

[Continuando con la sola recensione babilonese:]
«Sta scritto nella vostra Torà: Tu non devi portare il prezzo del meretricio e del cane nella casa del

Signore Dio tuo [Deut. 23,19]. Si può dunque fare una latrina per il sommo sacerdote?»
Ma io gli risposi di no.
Egli mi disse: «Così mi ha insegnato Ješu ha-nôserî: Dal prezzo del meretricio è raccolto, al prezzo del

meretricio deve tornare [Mic. 1,17]. Dal luogo della sporcizia sono venuti, al luogo della sporcizia devono
tornare».

E la cosa mi piacque, e per questo sono stato arrestato, per eresia”
9
.

Per chi vi vede un passo cristiano, siamo di fronte ad un detto di Gesù riportato da una fonte rabbinica,
che richiama la sua lotta all’osservanza pedissequa e letterale della legge giudaica. E la condanna del rabbi
Eli‘ezer, è una condanna del pensiero cristiano. La questione dell’uso del denaro ottenuto col peccato che non
può essere impiegato nel Tempio (qui chiamato “casa del Signore”) richiama alla mente la questione dei
trenta denari di Giuda (Mt. 27,6-7).

Si è pensato che questo passo si riferisca certo a Gesù, ma che il suo logion sia stato inventato dai
Giudei per screditarlo

10
; per altri, invece, il passo originariamente non aveva nulla a che fare con Gesù, ma la

confusione sarebbe frutto di una maldestra interpolazione medievale. La mescolanza tra Ješûa‘ ben Pntjrj
(Pantera?), Ješû ben Pndr’ (Pandera?) e Ješu ha-nôserî (il cristiano), lo studio del contesto e della
trasmissione del testo, rivelerebbero un improprio accostamento a Gesù

11
.

Esistono numerose citazioni rabbiniche di un certo Ješûa‘ ben Pandera o Panteri/Pantera‘; il fatto che
fonti non ebraiche (Celso) parlassero di un certo Gesù figlio di Panther fa pensare alla stessa persona
(corruzione del greco parthénos, vergine, o nome di soldato romano?). Secondo Maier, però, tale
interpretazione è errata. Ben Pandera era un mago ricordato nella tradizione palestinese, come anche Ben
Stada: queste figure vennero poi confuse con Gesù, poi chiamato ha-nôserî, e i passi attribuiti erroneamente a
lui. Ma in realtà, questo avvenne molto più tardi

12
.

Di notevole importanza un testo dello Šemônê ‘esre (le Diciotto benedizioni), che apriva la celebrazione
sinagogale. Non ci è pervenuto un testo originario, ma diverse redazioni, una delle quali (quella di un
frammento della Genizah del Cairo) ci conserva esplicita menzione dei cristiani (o “nazareni”) all’interno
della dodicesima benedizione:

“Che per gli apostati non vi sia speranza; sradica prontamente ai nostri giorni il dominio
dell’usurpazione, e periscano in un istante i Nazarei (nôserîm) e gli eretici (minim): siano cancellati dal libro
della vita e non siano iscritti con i giusti. Benedetto sei tu, Signore, che schiacci gli arroganti”

13
.

Che i Giudei maledicessero i Cristiani nella preghiera, è testimoniato anche da Giustino, Girolamo ed
Epifanio; Giustino, in particolare, rinfaccia ai Giudei di maledire nelle sinagoghe coloro che si son fatti
cristiani

14
. Ma non tutte le redazioni li nominano chiaramente, poiché altre a noi pervenute sono rivolte

genericamente ai minim (eretici), senza altre determinazioni. Certo è che nel termine minim si possono
comprendere anche i Cristiani, ma non solo. Non è detto poi che esistesse una sola redazione della preghiera,
uguale per tutti; secondo la tradizione è la sua formulazione è originaria di Jamnia, tra gli anni 85 e 100 del I
secolo, sotto rabbi Gamaliele II, ma facilmente si tratta di un testo già presente anteriormente, sotto diversa
forma. Il testo di questa preghiera non sarà comunque mai fisso, fino ai nostri giorni.

Le fonti cristiane sembrano riferirsi ad una maledizione esplicita contro i Cristiani; d’altra parte, la
ricostruzione delle varie redazioni del testo è alquanto difficile, e secondo diversi studiosi la menzione dei
Nazarei non è originaria, bensì aggiunta successivamente. In conclusione, se è chiaro un intento di
maledizione dei Cristiani nella preghiera giudaica, non è chiaro quando e dove in essa fu inserito
esplicitamente tale nome

15
.

NOTE AL TESTO



1 Ad esempio: R. M. MEELFÜHRER, Jesus in Talmude, Altdorf, 1681; H. LAIBLE, Jesus Christus im Thalmud, Leipzig, 1891;
R. T. HERFORD, Christianity in Talmud und Midrash, London, 1903, e molti altri.

2 In italiano la buona raccolta di Gesù Cristo e il cristianesimo nella tradizione giudaica antica, Brescia, 1994.

3 J. MAIER, Gesù Cristo e il cristianesimo nella tradizione giudaica antica, Brescia, 1994, dalla presentazione in copertina.

4 In J. MAIER, op. cit, p. 204.

5 Ad esempio in R. PENNA, L’ambiente storico culturale delle origini cristiane, Bologna, 1984, pp. 244-245.

6 Cfr. J . MAIER, op. cit., pp. 202-214.

7 In J . MAIER, op. cit., p. 96.

8 Cfr. J . MAIER, op. cit., p. 96; R. PENNA, op. cit., pp. 245-246.

9 In J . MAIER, op. cit., pp. 147-149.

10 Cfr. J. JEREMIAS, Gli agrapha di Gesù, Brescia, 1965, pp. 47-49.

11 Cfr. J . MAIER, op. cit., pp. 143-169.

12 Cfr. J . MAIER, op. cit., pp. 232-243.

13 In J . MAIER, op. cit., p. 63, con altri passi paralleli; R. PENNA, op. cit., p. 248. Una trattazione di questa preghiera in E.
SCHÜRER, Storia del popolo giudaico al tempo di Gesù Cristo, vol. II, Brescia, 1987, pp. 547-554, ove si trova una traduzione delle
due recensioni babilonese e palestinese, ed una bibliografia esaustiva.

14 Cfr. W. HORBURY, The Benediction of the Minim and Early Jewish-Christian Controversy, in «Journal of Theological
Studies» XXXIII (1982), pp. 19-61.

15 Cfr. Cfr. J . MAIER, op. cit., pp. 55-64; R. PENNA, op. cit., pp. 248-249. Sulla questione si veda ora L. VANA, La birkat ha-
minim è una preghiera contro i giudeocristiani?, in G. FILORAMO - C. GIANOTTO (a cura di), Verus Israel, Brescia, 2001, pp. 147-
189. In breve, S. MIMOUNI, Les Chrétiens d'origine juive dans l'antiquité, Paris, 2004, pp. 71-92

Questo articolo proviene da Christianismus - studi sul cristianesimo
https://www.christianismus.it

L'URL di questa pubblicazione è:
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2

Christianismus.it - © Tutti i diritti riservati - Copyrights reserved - Omnia iura reservantur 
È vietata la riproduzione e diffusione non autorizzata dei contenuti del sito, fatta eccezione per l’uso

personale.

https://www.christianismus.it/
https://www.christianismus.it/modules.php?name=News&file=article&sid=2

