
ROSA CONTE

L’EVANGELIZZAZIONE DELL’INDIA: QUALE INDIA?

L’evangelizzazione dell’India si pone all’interno di una complessa 
tradizione patristica. Non sembrano sufficienti le testimonianze rilevanti 
di Eusebio da Cesarea e Girolamo. Si è ritenuto necessario utilizzare 
anche resoconti di viaggio medievali che, sebbene siano fonti troppo 
tarde, hanno almeno la caratteristica di essere state redatte da testimoni 
«attendibili», che hanno visto i luoghi descritti. La questione riveste una 
notevole rilevanza perché non è facile identificare con certezza quale 
regione, denominata «India», vide la presenza del Vangelo di Matteo 
redatto in aramaico e ciò prima di una missione cristiana documentabile 
storicamente. In aggiunta a ciò, si rilevano sovrapposizioni nelle missioni 
apostoliche attribuite dalle fonti agli apostoli Tommaso e Bartolomeo.

La questione dell’evangelizzazione cristiana in Oriente offre, anche, una 
serie di dati relativi all’«India» dai quali è possibile desumere che in alcuni 
casi sotto questo toponimo vada intesa l’«Arabia».

Le fonti a nostra disposizione non sembrano indicare distintamente la 
regione che vide l’apostolato di Bartolomeo: Arabia Felix, Etiopia ≅? India,1 
lo stesso sembra valere per l’apostolo Tommaso, al punto che una certa 
confusione affiora riguardo questi due apostoli dell’India. È questo il caso, per 
esempio, della versione copta degli Acta Thomæ2 un apocrifo che attribuisce a 
Bartolomeo alcuni aspetti della tradizione su Tommaso.

Eusebio, ad esempio, nella sua Storia ecclesiastica, riferisce del filosofo Panteno:3

Riccardo Pane
Orientalia Parthenopea
III
[2006]



Rosa Conte28

«1. A quel tempo, un uomo assai famoso per la sua cultura, di nome 
Panteno, dirigeva la scuola dei fedeli di quella città, dato che secondo un 
antico costume esisteva presso di loro una scuola di dottrina sacra. Questa 
scuola esiste ancora e abbiamo notizia che essa è nelle mani di uomini 
abili nella parola e nello studio delle cose divine. Il Panteno di cui stiamo 
parlando, e che proveniva dalla scuola di quei filosofi chiamati Stoici, si 
dice che fosse tra i più famosi del suo tempo. 2. Narrano dunque che egli 
diede prova di un tale ardore e una fervidissima disposizione nei confronti 
della parola divina che fu indicato, egli che giunse fino al paese degli 
indiani,4 come araldo del Vangelo di Cristo alle nazioni orientali. C’erano 
in effetti, sì, c’erano ancora a quei tempi, molti evangelisti della parola, 
che imitavano in ogni modo il fervore divino degli apostoli nell’estendere 
ed edificare la parola divina. 3. Anche Panteno fu uno di loro e dicono 
che si recò tra gli indiani, dove, stando a quello che riferisce la tradizione, 
dalla testimonianza di alcuni del luogo, che avevano imparato a conoscere 
Cristo, scoprì che il Vangelo secondo Matteo5 aveva preceduto la sua 
venuta: tra essi, infatti, aveva predicato Bartolomeo, uno degli apostoli, e 
aveva lasciato loro l’opera di Matteo, scritta in ebraico, che essi avevano 
conservato fino all’epoca di cui stiamo parlando. 4. In ogni caso, dopo 
aver condotto a termine numerose iniziative, Panteno diresse infine la 
scuola di Alessandria, interpretando oralmente e mediante gli scritti i 
tesori dei dogmi divini» [HE V,10,1-4].6

Girolamo aggiunge, non si sa sulla base di quale fonte, che Panteno portò 
ad Alessandria un esemplare di questo Vangelo:

«1. Panteno, filosofo della sètta stoica, secondo un’antica consue-
tudine per cui in Alessandria, a cominciare dall’evangelista Marco, ci 
furono sempre dei dottori della chiesa, fu dotato di tanta saggezza e 
cultura sia nelle scritture divine che nelle lettere profane, che fu inviato 
perfino in India da Demetrio vescovo d’Alessandria, su richiesta di 
messi di quel popolo. 2. E là scoprì che Bartolomeo, uno dei dodici 
Apostoli, aveva predicato la venuta del Signore Gesù, secondo il vangelo 
di Matteo che, scritto in lingua ebraica, egli portò con sé ritornando ad 
Alessandria. 3. Inoltre di lui restano molti commenti sulla sacra scrittura, 
ma fu la sua viva voce a recare maggior vantaggio alle chiese. Insegnò 
sotto l’imperatore Severo ed Antonino soprannominato Caracalla» [De 
vir.ill.  XXXVI].7

Altrove Girolamo specifica:8

«Panteno... fu inviato da Demetrio vescovo di Alessandria, fino in 
India, per predicare Cristo presso i Bramini e i filosofi di quel paese» 
[Ep. LXX, 4: Ad magnum],

e ciò farebbe pensare all’Hindustān.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 29

L’ariano Filostorgio (368 ca.-433) sembra essere l’unico a documentare 
la missione evangelizzatrice di un vescovo anomeo: Teofilo Indo detto il Tau-
maturgo, morto il 365 ca.9 Questo personaggio, ostaggio dei romani sotto 
Costantino, si convertì, dandosi al monachesimo, e compì numerosi viaggi 
missionari. Durante uno di questi viaggi, presso gli Etiopi - già evangelizzati 
da Frumenzio,10 inviato da Atanasio nel 327 -, attesta la presenza in India, 
ovvero il ðimyar, di alcuni cristiani la cui conversione risalirebbe alla missione 
apostolica di Bartolomeo. Nel capitoletto dedicato alla conversione di questi 
abitanti dell’India interiore afferma:

«De Indorum interiorum conversione Ait impius Philostorgius, 
interiores Indos qui Bartholomæ apostoli prædicatione ad Christi cul-
tum conversi sunt, dissimilem Filii substantiam profiteri. Narratque 
Theophilum Indum, qui hanc sentetiam amplectebatur, ad illos venisse, 
et suam illis opinionem tradidisse. Hos autem Indos olim quidem Sabæos 
ait esse dictos ab urbe Saba, quæ caput est totius gentis; nunc vero 
Homeritas vocari» [HE  II.6].

Un altro storico ecclesiastico, Rufino,11 amico di Girolamo e attivo nella 
seconda metà del IV sec., invece, asserisce:

«In quella divisione del mondo, destinata alla diffusione della pa-
rola di Dio e operata dagli apostoli in base alla designazione decisa 
attraverso la sorte dei nomi, mentre alcune province vennero riservate 
agli uni ed altre ad altri, a Tommaso toccò la Partia12 e a Matteo l’Etio-
pia: si dice pure che a Bartolomeo fu destinata dalla sorte la vicina India 
citeriore. Fra questa e la Partia c’è in mezzo, più interna però per un 
lungo tratto, l’India ulteriore,13 abitata da popolazioni che parlano molte 
e varie lingue. Questo paese, forse perché così lontano, non fu dissodato 
dal vomere della predicazione apostolica e tuttavia proprio al tempo di 
Costantino, per una causa del tutto occasionale, esso ricevette i primi 
semi della fede» [HE I.9].

Dipende strettamente da Rufino l’anonimo compilatore dell’opera conosciuta 
come Chronicon Zuqnîn, conosciuta anche come «Cronaca dello Ps.-Dionigi», 
che nel paragrafo «Anno 618o, fuit institutio christiana populi Indorum», riporta:

«Cum Apostoli per sortes profectionem suam ad gentes statuerunt, 
Thomas apostolatum apud Parthos acceperat et Matthæus ad regionem 
Æthiopiæ missus fuerat, Bartholomæo autem obtigerat India quæ 
Æthiopiæ confinis est. India itaque interior illa est cui confines sunt et 
quam incolunt gentes barbaræ quæ linguis diversis utuntur. Huic autem, 
ante tempora Constantini, fides Christiana nullo modo illuxerat.»14



Rosa Conte30

*****
In questa complessa geografia, Socrate da Costantinopoli, conosciuto come 

Scolastico († 450 ca.), il migliore conoscitore dell’Oriente, pone la missione 
di Bartolomeo semplicemente nell’«India che confina con l’Etiopia»:15

«Tommaso ricevette l’apostolato dei Parti, a Matteo fu assegnata 
l’Etiopia, a Bartolomeo la parte dell’India contigua a quel paese ma 
l’India interiore, in cui vivevano molte genti che parlavano lingue 
diverse, non fu illuminata dalla dottrina cristiana prima dell’epoca di 
Costantino...»  [I.19: «In che modo le genti dell’India interiore furono 
cristianizzate al tempo di Costantino»].

In questo caso, uno dei primi traduttori dell’opera, dopo aver rilevato la 
stretta dipendenza di Socrate da Rufino, aggiunge:

«Gli Indiani citati in questo capitolo non sono altro che gli Abissini. 
Il nome India è usato come equivalente di Etiopia».16

Lo stesso si potrebbe desumere dal capitolo dedicato a «La fede degli 
Indiani» da Teodoreto da Cirro, nato ad Antiochia nel 393 e morto tra il 457 e 
il 466,17 nella sua Storia Ecclesiastica:

«1. In questo tempo sorse la luce della divina conoscenza presso gli 
indiani... 2. Molti intraprendevano lunghi viaggi per indagini storiche; 
molti per motivi di commercio. Allora uno di Tiro, esperto in filosofia 
pagana, desiderando vedere gli estremi territori dell’India, partì con due 
giovani fratelli. Avendo raggiunto il suo scopo, ritornava a casa per mare. 
3. La nave era approdata in un porto per rifornirsi d’acqua. I barbari li 
assalirono e uccisero a colpi di frecce alcuni, fecero schiavi altri. Egli fu 
annoverato tra i morti, mentre i giovinetti, dei quali uno si chiamava Edesio 
e l’altro Frumenzio, furono condotti davanti al re... 7. Edesio si recò a Tiro, 
mentre Frumenzio antepose la preoccupazione delle cose di Dio alla vista 
dei genitori e, perciò, si diresse ad Alessandria, per informare il vescovo di 
quella Chiesa che gli indiani desideravano accogliere la luce spirituale. 8. 
In quel tempo reggeva il timone di quella Chiesa Atanasio. Questi, sentito il 
suo racconto, disse: «E chi meglio di te disperderà le tenebre dell’ignoranza 
di questo popolo e arrecherà ad esso lo splendore dell’annunzio divino?». 
Avendo detto queste parole e avendolo fatto partecipe della grazia 
dell’episcopato, lo mandò a coltivare quel popolo» [I.23].

L’India di questo passo sarebbe per A. Gallico18 l’India citeriore, dalla parte 
meridionale dell’Egitto fino all’Etiopia, una regione non ancora identificata 
con certezza, e Frumenzio l’evangelizzatore di Axūm e Adulis (l’odierna Zula 
in Eritrea), a meno che non siano esistiti due personaggi con lo stesso nome.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 31

Un’altra regione: forse l’Arabia Felix, che ricevette forse in tempi apostolici 
una prima predicazione del Vangelo,19 appare connessa o piuttosto sovrapposta 
al toponimo «India».

Nella traduzione latina di Doroteo da Tiro (260 A.D.),20 fonte considerata 
attendibile, utilizzata e rielaborata nel corso dei secoli, si legge:

«VI. Bartolomeo, predicando Cristo presso gli Indi che si chiamano 
Eudemoniti e diffondendo tra di loro il Vangelo di Matteo, morì a Urba-
nopolis, [una città] dell’Armenia maggiore».

Il traduttore greco cui si attribuisce il nome di Sofronio (ca. 345-420), un 
omonimo posteriore dell’amico e traduttore di Girolamo, lo segue quando 
afferma che Bartolomeo predicò il Vangelo «agli Indi Fortunati»:21

«IV. Bartholomæus apostolus, Indis iis qui dicuntur Fortunati prædi-
cavit Evangelium Christi, et Evangelium quod est secundum Matthæum 
eis tradidit. Dormivit autem Albanopoli oppido majoris Armeniæ» [PL  
XXIII, col. 762];

tale espressione passerà poi nei cataloghi bizantini degli apostoli.
Mosè da Bergamo, nella sua traduzione latina di Epifanio (?) (Epiphanii 

episcopi Cypri22 de sanctis apostolis ubi quisque eorum predicauit et quomodo 
et ubi obierint et sancta eorum corpora ubi iacent et in quibus locis-Moysi) 
conservata in un MS databile fine XII sec., testimonianza ben più articolata e 
abbastanza fedele all’originale greco, ricorda:23

«VI. Bartholomeus autem apostolus Indis qui uocantur eudemones, 
id est felices, predicauit euangelium Christi, et secundum Matheum 
sanctum euangelium ipsis dedit, propria eorum lingua scribens; dor-
miuit autem in Albania ciuitate Armenie magne et ibi sepultus est» 
[Nîmes, Bibl. Mun. 52].

L’uso dell’epiteto «Felici, Fortunati» farebbe pensare non agli Indi, ma 
agli abitanti dell’Arabia Felix; il condizionale è d’obbligo perché dalla testi-
monianza di Sofronio sembrerebbe che gli «Indi Fortunati» siano altra cosa 
rispetto agli «Arabi soprannominati Felici».

La redazione latina della Didascalia et Constitutiones Apostolorum, uno 
scritto redatto intorno al 630 - non attribuibile con certezza a Isidoro da Sivi-
glia (ca. 560-636) - e la traduzione latina di Epifanio (?), datata VII sec., riferi-
scono semplicemente della traduzione del vangelo di Matteo diffusa presso gli 
Indi per merito dell’apostolo Bartolomeo:



Rosa Conte32

«Bartholomeus indis qui secundum Mattheum æuangelium ipsis 
dedit» [MS Verona Bibl. Cap. LI (49), fol. 156 b];24

«Bartholomeus, apostolus, nomen ex Syra lingua suscipiens, Lycao–
niam in sorte prædicationis accepit atque euangelium iuxta Matheum 
apud Indios in eorum lingua conuerit...» [Isidoro da Siviglia (?), De ortu 
et obitu patrum LXXIV].25

«Bartholomeus apostolus nomen ex sira lingua suscepit et interpre-
tatur filius suspendentis aquas. Licaoniam predicationis hic sortem su-
scepit atque euangelium iuxta Matheum apud Indos in eorum linguam 
conuertit...» [Libellus sancti Epiphanii  30]

Nel Martirologio romano,26 Usuardo († 876-878), monaco benedettino che, 
per incarico di Carlo il Calvo, compilò l’opera intorno all’875, arricchendola 
con informazioni desunte dai Dialoghi di S. Gregorio e dagli scritti dei Padri, 
nelle Auctaria delle Idibus Mens. Julii (die 15), ricorda il martirio degli apo-
stoli fornendo interessanti informazioni:

«Editio Lubeco.-Col. incipit: «Divisio apostolorum ad prædicandum 
verbum Dei per universum orbem...»... Bartholomeus in India excoriatus 
decollatur. Thomas in alia India, quæ est in fine mundi, transfigitur. 
Simon et Thadeus in Persida perimuntur. Matthæus in Ethiopia, coram 
altari lancea perforatur» [PL  CXXIV, 263A].

Anche la tradizione orientale, intorno al 1340, con il nestoriano ‘Amr 
ibn Mattā ibn Bahnām,27 ricorda il martirio di Bartolomeo in India o forse in 
quella regione che è «il termine dell’Asia», verosimilmente identificabile con 
l’Armenia, ma ciò non è detto:

«Bartolomeo percorse queste regioni [probabilmente Nisibi e Assi-
ria] e altre, e predicò nell’Armenia Maggiore, ma non si fermò lì, bensì 
nelle terre degli Indiani, dove gli fu strappata la pelle28».

Matteo Ricci (1552-1610), pioniere delle missioni cattoliche moderne in 
Cina,29 nel capitoletto dedicato a «Le religioni della Cina», pur escludendo 
un’evangelizzazione della regione in tempi apostolici, colloca le missioni di 
Bartolomeo e Tommaso in due Indie differenti:

«182. Dal su detto si vede che venne a questi regni questa setta 
[buddismo] nel tempo che si cominciava la predicatione del Santo 
Evangelio, e l’apostolo S. Bartolomeo predicava nella India Superiore, 
che o è l’istesso Industani, o i regni a esso contermini, e l’apostolo S. 
Tomasso predicava nella India Inferiore al mezzogiorno. E così si può 



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 33

credere che i Cinesi udissero la fama del santo Evangelio, et a questa 
fama mandassero a chiedere doctrina al ponente, e che, o per errore 
o per malizia di questi regni dove arrivorno, riportorno in luogo del 
Evangelio questa falsa dottrina alla Cina».

Un altro religioso, il gesuita portoghese Antonio de Monserrate (1536-
1600), pioniere nell’esplorazione del Himalaya, il 26 ottobre 1579, scriveva 
da Goa dell’intercessione:

«...del beato Apostolo S. Bartolomeo, che pensiamo essere stato il 
primo a predicar il Vangelo in queste terre dell’India interiore, i cui 
popoli anche ora si chiamano dell’Indūstān, nome sommamente caro 
a questa gente».30

*****
La missione e il martirio di Tommaso in India,31 avvenimenti narrati da-

gli Atti di Tommaso (redatto 250 ca.),32 trovano conferma presso varie fonti 
(latine, siriache e medievali), tra queste: Cromazio da Aquileia († 407 ca.),33 
Gaudenzio da Brescia († prima del 427),34 Paolino da Nola (ca.355-431),35 
Gregorio da Tours (538-595), Isidoro da Siviglia (?), Orderico Vitale (1075-
ca.1143),36 Dionigi bar Ÿalibi, vescovo di Amida in Mesopotamia († 1171), 
Michele il Siro († 1199), Bar Hebræus († 1286), ‘Ebêd-yêshû’37 ovvero 
‘Awd†šō‘ [Bar Berika] da Nisibi († 1318), un personaggio di cui si hanno 
poche informazioni,38 tanto per citarne alcune:

«... Secondo la sorte l’India toccò all’apostolo Giuda Tommaso. Ma 
non voleva partire ... ‘Non temere, Tommaso; và in India e là predica la 
parola; la mia grazia ti accompagna’»  [Atti di Tommaso ll. 11-23];

«... Egli [Tommaso], essendosi recato in India secondo l’ordine del 
Signore, per predicare anche in quei paesi Cristo Signore, dopo molti 
miracoli e prodigi, a buon diritto incontrò anche una morte gloriosa 
che confermò la fede dei fedeli. Poiché, dunque, il suo corpo si trovava 
sepolto in India, un mercante, cristiano e profondamente pio, si recò 
laggiù per i suoi commerci, allo scopo di portare da quella terra, ai 
Romani, pietre preziose e merci di quel paese, indotto dal desiderio 
di un guadagno terreno. Ma, invece, che mercante di questo mondo, 
si ritrovò mercante di Dio. Giunto infatti in India, gli fu indicato me-
diante una rivelazione dove si trovava il corpo di san Tommaso ed ebbe 
l’ordine di portare con sé lo stesso corpo ad Edessa» [Cromazio da 
Aquileia, Sermone  XXVI,4];39

«Abbiamo al presente le reliquie beate di questi quattro che, uccisi 
dagli increduli e dai malvagi mentre predicavano il regno di Dio e la 



Rosa Conte34

giustizia, per la virtù delle loro opere appaiono sempre vivi davanti a 
Dio. Si narra che Giovanni finì la propria vita nella città di Sebaste nella 
provincia di Palestina, Tommaso presso gli Indiani, Andrea e Luca presso 
Patrasso, città dell’Acaia» [Gaudenzio da Brescia, Trattati  XVII.11];

«La Partia abbraccia Matteo, l’India Tommaso, i libici Lebbeo, i 
frigi ricevettero Filippo» [Paolino da Nola, Carm  XIX, 81];40

«L’apostolo Tommaso, secondo la storia della sua passione, subì 
il martirio in India. Il suo corpo beato dopo molto tempo fu traslato 
nella città che i Siri chiamano Edessa e lì fu sepolto. E in quella regione 
dell’India dove riposò per primo, si trova un monastero...» [Gregorio da 
Tours, In gloria martyrum 31];

«Tommaso, cioè Didimo, fu trafitto dalle lance a Calamina,41 una città 
dell’India, ma le sue reliquie sono state traslate e sepolte a Edessa» [Isidoro 
da Siviglia (?), De ortu et obitu prophetarum et apostolorum VIII];42

«8. Tommaso, ovvero ‘abisso’ e Didimo cioè ‘gemello’ perché si-
mile al Salvatore è ornato, in molti modi, da buone qualità per grazia 
divina. Questi diffuse il Vangelo tra Parti, Medi, Ircani43 e Persiani, 
Bactriani44 e Indi, subì il martirio a Calamina, una città dell’India, il 21 
gennaio, sotto il [regno del] re Mesdeo e non molto tempo dopo questi 
avvenienti, la città di Edessa fu illuminata da molti miracoli [i.306]» 
[Orderico Vitale, HE  libro II];45

«VIII. Tommaso era della tribù di Giuda. Predicò ai Parti, ai Medi, 
agli Indi, in seguito fu trafitto da una lancia nella città di Calamina per 
ordine del re Mazdai. Il suo corpo fu trasportato a Edessa» [Dionigi bar 
Ÿalibi, riportato da Michele il Siro, Chron. Appendice al libro V];46

«VIII. Tommaso, della tribù di Giuda, predicò ai Parti e ai Medi, 
fu coronato [dal martirio] a Calamina, città dell’Indo. Il suo corpo 
fu trasportato a Edessa» [Michele il Siro, Chron. IV.91-93 (siriaco), 
Chron. libro V, cap. X = II.146-151 (trad.)].

«Tommaso, della tribù di Giuda; predicò ai Parti, ai Medi e agli 
Indi; fu ucciso a Calmina e il suo corpo fu collocato a Edessa» [Bar 
Hebræus, Commento ai Vangeli, Horreum mysteriorum X.7].47

«... dopo Tommaso che ottenne l’Indo e la Cina, Bartolomeo ovvero 
Natanael48 si recò presso gli Armeni» [‘Awd†šō‘ da Nisibi, Trattato  IX.1].49

*****
Interessante potrebbe essere l’identificazione delle fonti di informazione 

dell’apocrifo Transitus Mariæ50 detto anche Dormitio Virginis, la cui data-



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 35

zione oscilla tra II e IV sec., sicuramente prima del concilio di Nicea (giugno-
luglio 325).51 Questo scritto, da attribuirsi forse a cristiani provenienti dalla 
sinagoga,52 testimonia un’antica tradizione delle comunità cristiane di Geru-
salemme che avevano una venerazione particolare per Maria, celebrando 
la sua Dormizione e conservando il ricordo della sua tomba. Le redazioni 
più vicine al supposto archètipo giudeo-cristiano53 sarebbero il MS Vaticano 
greco 198254 (BHG 1056d) e la versione etiopica denominata Liber requiei 
ovvero «Libro del riposo eterno».55 Una redazione greca più tarda - databile 
V-VI sec. dal titolo: «Discorso di san Giovanni il Teologo [= Ps.-Giovanni] 
sulla dormizione della santa Madre di Dio» (=BHG  1055-1056) - localizza la 
predicazione dell’apostolo in India:

«12. ... Pietro da Roma, Paolo dai dintorni di Tiberia [≅? Ostia 
Tiberina], Tommaso dal centro dell’Indo [MS Venezia, Marciano 
II.42, f.229-237 (XIII-XIV sec.); in altri MSS «Tommaso dall’India 
interiore»], Giacomo da Gerusalemme... 13. Andrea fratello di Pietro, 
Filippo, Luca, Simone il Cananeo [ovvero «lo Zelota»] e Taddeo, si 
erano già addormentati, ma lo Spirito santo li fece risorgere dai loro 
sepolcri... 19. Paolo, lui pure raccontò: «Mi trovavo in una città non 
molto lontana da Roma, in una terra detta dei Tiberi... 20. Anche Tom-
maso, disse: «Io, dal canto mio, sono passato attraverso la terra degli 
Indi. La predicazione si andava affermando mediante la grazia di Cri-
sto, tanto che il figlio della sorella del re di nome Labdanes,56 stava per 
ricevere nel palazzo il battesimo dalle mie mani. Improvvisamente lo 
Spirito santo mi dice: Tu pure, Tommaso, và a Betlemme a salutare la 
madre del tuo Signore; ella sta per recarsi in cielo. Una nube luminosa, 
afferrandomi, mi portò da voi».

Nel Transito siriaco frammento C (V-VI sec.), che secondo M. Erbetta57 
- pur dipendendo dallo Ps.-Giovanni - mostra una trama elaborata, smembrata 
e ampliata con materiale del tutto nuovo, lo stesso passo recita:

«L’arrivo degli altri apostoli - ... 14.  Paolo fu avvisato nel territorio 
romano, in una città di nome Tiberias, distante da Roma cinquanta 
parasanghe (300 km ca.). Lo Spirito lo trovò mentre disputava con i 
giudei... Quindi lo stesso Spirito avvisò Tommaso nell’India. Questi 
era entrato in casa di Lydan, re degli indi, per visitare la sorella. Mentre 
sedeva accanto al suo letto e si intratteneva con lei, lo Spirito si levò 
su di lui come luce. Gli sussurrò: «La madre del vostro maestro sta 
per lasciare il mondo. Và a Betlem a renderle omaggio». Udendo Tom-
maso, ne fu sconvolto. Subito andò in chiesa e, messi incenso e aromi, 
s’inginocchiò a pregare...».

*****



Rosa Conte36

Una conferma alla missione apostolica di Tommaso in India58 è rilevabile dalle 
testimonianze del poeta siriaco Cyrillonas da Edessa (fine IV sec.),59 che ricorda 
la traslazione di «Tommaso, apostolo dell’India come Pietro, apostolo di Roma» 
collocandola nell’anno 397 [Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon2 

6,20, disponibile all’indirizzo www.bautz.de/bbkl)] e dello storico ecclesiastico 
Gelasio da Cizico († 475), che dipendendo da Rufino, considera Tommaso «apo-
stolo dell’India» [HE  III.9].60

Lo storico ecclesiastico Niceforo Callisto Xanthopoulos61 (XIV sec.), una 
fonte molto tarda, nel capitoletto dedicato a «Quelli che furono i primi successori 
dei santi apostoli», attribuisce a Tommaso anche l’evangelizzazione dell’isola 
di Taprobane:62

«... Tommaso, in verità, diffuse il Vangelo presso i Parti, gli Indi e 
nell’isola di Taprobane. A un altro, toccarono in sorte l’Egitto e la Libia, 
a un altro, similmente, le estreme regioni dell’Oceano e le isole della 
Britannia...» [HE III.1.223=PG  CXLV].

In questo caso, si potrebbe ipotizzare una ulteriore sovrapposizione nella 
catena di informazione. L’eunuco della regina Candace d’Etiopia,63 nella notizia 
del Sěnkěssār (Sinassario) etiopico, avrebbe predicato il Vangelo nell’Arabia 
Felix e nell’isola di Taprobane prima di subire il martirio; la stessa convinzione 
espressa dalla redazione latina della Didascalia et Constitutiones Apostolorum, 
da Sofronio e dalla traduzione latina di Epifanio (?):

«Crescens gallia. eunuchus Candaces reginæ ethiopum arabia felici 
et traprobana insula quæ in mare rubro est, et sermo tradit quod martyr 
ibi fuerit» [MS Verona Bibl. Cap. LI (49), fol. 57a];64

«X. Crescens in Galliis prædicavit Evangelium, et illic sepultus est. 
Eunuchus Candaces Æthiopum reginæ in Arabia cognomento Felici, 
et in Taprobana insula maris Rubri prædicavit Evangelium Domini. 
Aiunt autem eum et ibidem martyrium pertulisse, et honorifice fuisse 
sepultum» [PL XXIII col.762];

«... Credens (?) in Galliis. Eunucus Candacis regine Æthiopum 
in Arabia que felix uocatur et in Trapobana insula rubri maris. Fertur 
autem quod illic et martyr effectus sit» [Libellus sancti Epiphanii  40].

*****
Ci sono poi fonti che indicano un’altra regione dell’India come luogo di 

sepoltura o di soggiorno dell’apostolo ampliando, verso Oriente, il raggio del-
la sua missione apostolica.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 37

La testimonianza di Salomone da Ba¡rā († 1240),65 una fonte che si distin-
gue per la l’accentuazione massiccia di Gerusalemme e della Palestina, che 
causa alterazioni incontrollabili nel testo e che dipende dagli Atti di Tommaso, 
sebbene appaia più dettagliata, non dice molto di più:

«VI. Tommaso era di Gerusalemme, della tribù di Giuda. Egli inse-
gnò a Parti, Medi e Indi [MS Oxford: India, Sind e Persia] e poiché 
battezzò la figlia del re degli Indi66 questi lo trafisse con una lancia, 
quindi morì. ðabbān, il mercante, prese il suo corpo e lo portò a Edessa, 
la città santa di Cristo nostro Signore. Altri sostengono che fu sepolto a 
Ma|lūph, una città nel paese degli Indi» [Liber apis  XLVIII, 105].

Anche lo scritto La descrizione delle Meraviglie del Mondo meglio cono-
sciuto come Il Milione - le celebri memorie trascritte dal notabile toscano 
Rustichello da Pisa sotto la dettatura del mercante veneziano Marco Polo, 
entrambi prigionieri a Genova nel 1298 -, pur non essendo un’opera «storica o 
geografica» propriamente detta, può fornire interessanti informazioni. Quando 
Marco Polo raggiunge l’India vera e propria [«la grande provincia di Maabar 
(dall’arabo ma‘bar che significa «il guado»), ch’è chiamata l’India magiore»  
(Il Milione CCLXX.1)],67 ovvero la costa del Coromandel, localizza il luogo 
di sepoltura dell’apostolo:

«Lo corpo di santo Tomaso apostolo è nella provincia di Mabar 
inn - una piccola terra che non v’à molti uomini, né mercatanti non vi 
vengono, perché non v’à mercantantia e perché luogo è molto divisato» 
[Il Milione CLXXII.1].

Nel Marco Polo francese, in un’edizione recentemente riscritta, lo stesso 
passo recita:

«Il corpo di messer San Tommaso apostolo è nella provincia di Maabar, 
in una piccola città nella quale non vanno mercanti per commercio ed 
anche perché il luogo è molto fuori mano...» [Il Milione CLXXVII].68

Prima di Marco Polo, Giovanni da Monte Corvino,69 vescovo di Pechino 
- il francescano evangelizzatore della Cina vissuto tra il 1247 e il 1328 - si era 
fermato a Minibar/Menabar (Mailapur, l’odierna Madras) e aveva descritto la 
chiesa dedicata all’apostolo, la stessa visitata da Odorico da Pordenone,70 un 
religioso nato intorno al 1285, che viaggiò in missione attraverso l’impero del 
«Gran Cane», tra il 1314 e il 1330:

«Di un altro regno e di san Tommaso. Da questo regno sono dieci 
diete infino ad un altro regno ch’ha nome Nobar; el quale è molto grande 



Rosa Conte38

regno, che ae sotto di sè molte città et terre. In questo regno è posto 
el corpo de lo beato Santo Thomaso apostolo, la chui chiesa è piena 
di molti idoli, appresso la quale sono forse quindici case di cristiani, 
e quali sono nequissimi et pessimi eretici» [CAPO XXVIII=IX.6 ed. 
Pullè].

Giordano Catalani da Sévérac, un domenicano di origine francese, vescovo 
di Quilon dal 1328, martirizzato dai musulmani a Tana nel 1336, redasse, 
tra il 1330 e il 1340, uno scritto dal titolo Mirabilia descripta o «Libro delle 
Meraviglie» e varie lettere. In un passo, relativo ai cristiani del Malabar, ri-
ferisce un’altra interessante informazione e cioè che questi eretici cristiani 
sostenevano che l’apostolo Tommaso fosse il Cristo:71

«31. in ista Yndia est dispersus populus, unus hinc, alius inde, qui 
dicit se christianum esse, cum non sit, nec habeat baptismum, nec sciat 
illud de fide; imo, credit sanctum Thomam Maiorem esse Christum».

Il missionario francescano Giovanni de’ Marignolli (1290?-1359),72 vesco-
vo di Bisignano - inviato da Benedetto XII (Giacomo Fournier, un teologo ci-
stercense, eletto papa il 19 dicembre 1334, dopo un conclave durato un giorno) 
in Cina - intorno al 1348-9, costeggia la costa del Malabar [Mynibar] ed è in 
navigazione verso la costa del Coromandel, con il preciso scopo di venerare 
le reliquie dell’apostolo.73

Anche secondo la testimonianza attendibile di Nicoló de Conti (ca.1380-
1469), un mercante veneziano, che soggiornò a lungo a Damasco dove studiò 
arabo e compì diversi viaggi in Oriente, Malpuria sarebbe stata luogo di 
sepoltura dell’apostolo. Nicolò dettò a Francesco Poggio Bracciolini (1380-
1459) - segretario apostolico del papa Eugenio IV (Gabriele Condulmer), 
storico e umanista italiano nonché scopritore di molti codici antichi - un re-
soconto dettagliato delle sue peregrinazioni che, in particolare per la parte in-
diana, è considerato uno dei più precisi e interessanti della sua epoca, infatti:

«Quindi Malpuria, città marittima nel secondo golfo posta al di là 
dell’Indo accolse Nicolò. Qui vien reso omaggio al corpo di Tommaso 
onorevolmente sepolto in una grandissima ed ornatissima basilica da 
parte i eretici, che vengono chiamati Nestoriti, i quali abitano in quella 
città in 1000 uomini. Questi sono dispersi per tutta l’India come da noi 
i Giudei. L’intera provincia si chiama Mahabaria» [20B].74

Nicolò potrebbe essere una delle fonti di informazione di Giacomo Filippo 
Foresti degli eremiti di S. Agostino (1434-1520), detto anche Giacomo Filippo 
Foresti da Bergamo, nel Supplemento alle cronache universali del mondo, 



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 39

un’opera pubblicata a Venezia per la prima volta nel 1483 e tradotta in volgare 
nel 1491,75 che, dopo aver presentato «Giovanni presbitero massimo degli Indi 
e patriarca degli Etiopi Cristiani», riporta un resoconto similare:

«Sub huius [prete Giovanni] etiam imperio in superiori India, apud 
quandam maritimam urbem, nomine Malpuriam, corpus sanctissimi 
apostoli Thomæ in quadam amplissima ornatissimaque ecclesia summa 
cum reverentia a Nestorianis hæreticis conservatur» [Supplementum 
Chronicarum  XVI, 418.1].

Lo stesso resoconto è contenuto in una compilazione relativa alle spedizioni 
del navigatore italiano Amerigo Vespucci (1454-1512)76 di cui rimangono scar-
si e controversi documenti in mancanza dei diari di viaggio, andati perduti. 
Nel libro sesto dal titolo «De re Narsindo & de una ecclesia de San Thomaso», 
questa compilazione - occasionalmente attribuita ad Alessandro Zorzi (o Gior-
gi) - riferisce:

«...: da qsto capo de Cumari fino al fiume Indo sõno miglia .ccccc. 
doue che in questo spacio se atroua uno colfo grädissimo: el qual se 
chiama colfo de Oriza: & ha una Cita grandissima dicta Oriza apresso la 
qual passa lo fiume Indo: & in questo proprio colfo e sita una cita sopra 
una ponta in mare: la qual se chiama Milapar: ne la quale cita e una 
ghiesia de San Thomaso grande: come quella de San Ʒuãne & Paulo in 
Venetia ne la qual e posto el corpo de San Thomaso: ed qual fa de molti 
miraculi: & gentili & christiani hãno in suma reuerentia».77

*****
Intorno al 1340, il nestoriano ‘Amr ibn Mattā ibn Bahnām sembra localizzare 

altrove la tomba dell’apostolo, ovvero: «nell’isola di Meilān, nell’Indo, a 
destra dell’altare, nel monastero che porta il suo nome».78 Anche l’itinerario 
del notaio Nicolaus de Marthono de civitate Calinensi, uno dei più preziosi 
documenti di viaggio del XIV sec. (= BN Parigi, fondo latino 6521), riferisce 
che il corpo dell’apostolo è custodito in un’isola del mar dell’Indo e che le 
acque del mare si ritirano per rendere accessibile il luogo al pellegrinaggio ai 
fedeli, una variante del cosiddetto «miracolo delle acque».79 In questo caso, 
il nostro pellegrino, partito da Gaeta - seguendo la normale rotta dell’epoca 
- sostò a Rodi, poi sbarcò ad Alessandria d’Egitto e navigando lungo il Nilo 
raggiunse il Monte Sinai, Gaza, Betlemme e quindi Gerusalemme e Gerico. 
Dopo una sosta al fiume Giordano, ripresa la via per Ramle, ripartì da Giaffa 
verso BeyrūÅ e sulla strada del ritorno fece scalo a Cipro e Rodi, visitando 
anche un gran numero di città greche, per poi sbarcare definitivamente a San 
Cataldo, nei pressi di Otranto.



Rosa Conte40

*****
Un’annotazione interessante è contenuta nella «Lettera» redatta da Andrea 

Corsali (figlio di Giovanni) un viaggiatore toscano, scarsamente conosciuto, che 
visitò l’India toccando Calicut e poi l’Etiopia, rientrando attraverso il Yemen. 
Nello scritto, indirizzato a Giuliano de’ Medici - figlio minore di Lorenzo il 
Magnifico e fratello del papa Leone X (1479-1516) - e datato 6 gennaio 1515, 
si legge che la tomba di uno degli uomini del leggendario prete Gianni80 è 
proprio accanto a quella dell’apostolo: entrambe nell’India del Sud:

«I Signori della terra de Malabar, sono tutti gentili, e gli abitatori 
gran parte mori, altri giudei, altri cristiani di san Tommaso: e ancora 
sono in piedi certe chiese, che dicono essere fatte maravigliosamente. 
Una è posta vicino a Cochin cinque leghe, in uno luogo detto Elongalor; 
l’altra è posta in Colon: le quali sono officiate da certi Armeni che pas-
sano all’India alla cura di tai cristiani. L’altra è in Coromandel, principale 
di tutte, dove l’anno passato fu Piero d’Andrea Strozzi, che dice in essa 
esseri sepolto san Tommaso, e che ancor si vede un sepolcro antico di 
pietra, e a presso d’esso esservi un altro sepolcro di un Etiope cristiano 
delle terre del Prete Ianni, ch’andava in sua compagnia».81

*****
L’apostolo Tommaso, occasionalmente, è connesso ad alcune tradizioni 

relative ai Magi. Giovanni da Hildesheim,82 attivo nella seconda metà del XIV 
sec., per esempio, colloca la sepoltura dell’apostolo nella terza India e più 
precisamente a Egriseula, forse una deformazione della Egrigaia di Marco 
Polo, capitale degli Hsi-Hsia (Tangut*) dal 1020, una città che nel 1288 assu-
me il nome Ning-shia e il cui nome mongolo sarebbe Erqaya (dal cinese Er-
giqaya «la salda roccia»?):

«... è detto di molte cose che il beato Tomaso operò nell’India, e di 
come arrivò presso i tre re...

si narra come il beato Tomaso ordinò vescovi i tre re, e come si 
trasferì nell’India Superiore e ivi morì, e della forma degli uomini di 
quella regione e di molte altre cose che i tre fecero dopo la partenza del 
beato Tomaso...

La terza India fu il regno di Tharsis in cui regnava Jaspar che 
offerse la mirra: e in esso era l’isola di Egriseula83 dove riposa il corpo 
dell’apostolo Tommaso» [Historia Trium Regum  XVII-XVIII].

Un’altra fonte tarda, ma apparentemente bene informata, cioè Giacomo 
Filippo Foresti definisce meglio l’India nella quale sarebbe avvenuta questa 
predicazione ricordando, allo stesso tempo, la conversione dei Magi:



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 41

«Tommaso apostolo, che è detto Didimo, avendo in questi tempi 
predicato il Vangelo a Parti, Medi, Persiani, Ircani e Bragmani, passato 
anche nell’India superiore e inferiore, convertì molti, battezzando Migdo-
nia,84 la moglie del re, la consacrò a Cristo, e lì fondò molte chiese. 
Quindi, come riferisce Crisostomo, giunto nel paese dei Magi, che erano 
andati ad adorare Cristo, li battezzò e li prese per compagni nella fede 
cristiana.85 Alla fine, arrostito dagli infedeli con lame di ferro,86 gettato in 
una fornace, ancora in vita, ferito dalle lance, ebbe la corona del martirio. 
Il cui corpo, non molto dopo fu portato nella città di Edessa. La sua festa 
si celebra il 21 dicembre» [Supplementum Chronicarum VIII]87.

*****
La tradizione che vuole la sepoltura di Tommaso in India non sembra es-

sere, esclusivamente, una leggenda cara ai Cristiani del Malabar, né sembra in 
totale contraddizione con le fonti che ricordano la traslazione dell’apostolo, 
evidentemente incompleta, in altri luoghi. Una conferma indiretta sembra arri-
vare dagli scavi archeologici effettuati a sud di Mailapur, località in cui è stata 
isolata una tomba che potrebbe essere davvero il sepolcro di Tommaso.88

Le fonti medievali selezionate, che potrebbero non dipendere necessaria-
mente l’una dall’altra - perché pressoché contemporanee - fanno supporre 
che gli avvenimenti narrati dovevano essere reali e non semplicemente, o 
soltanto, frutto di una leggenda comune e circolante. 

NOTE

1 S. Prete, «Reliquie e culto di S. Bartolomeo ap. dal Medio Oriente a Roma all’Isola Tiberina», 
SROC V (1982), 173-181; Id., «Gli Atti apocrifi di S. Bartolomeo ed alcune imitazioni della Passio S. 
Emigdii», in XI Incontro di studiosi dell’antichità cristiana: «Gli Apocrifi cristiani e cristianizzati», 
Roma, Inst. Patristicum Augustinianum, 1983, pp. 349-360 [«Aug» 23]. Sull’equivalenza tra Etio-
pia e India cfr. A. Dihle, «Der fruchtbare Osten», RhM  CV (1962), pp. 97-110.

2 Sarebbe utile consultare C. Dognini, «Motivi indiani negli Acta Thomæ», Studi Classici e 
Orientali [Pisa], XLVII.2 (2000), pp. 379-388.

3 Nato in Sicilia intorno all’anno 140, uomo illustre per la sua cultura, diresse il Didaskaleion 
di Alessandria fino alla morte, avvenuta intorno al 200. Fu maestro, tra gli altri, di Clemente da 
Alessandria.

4 Riguardo all’evangelizzazione dell’India è utile consultare C. Dognini; I. Ramelli, Gli 
apostoli in India nella patristica e nella letteratura sanscrita, Milano, Medusa, 2001 [La 
zattera]; I. Ramelli, «La missione di Panteno in India: alcune osservazioni», in C. Baffioni (a.c.), 
La diffusione dell’eredità classica nell’età tardoantica e medievale. Filologia, storia, dottrina, 
Alessandria, Ed. dell’Orso, 2000, pp. 95-106 [L’eredità classica nel mondo orientale 3].

5 ≅ Vangelo secondo gli Ebrei, un testo antichissimo, noto già a Papia (vescovo di Gerapoli, 
prima metà II sec.) e tra le opere controverse ancora al tempo di Eusebio, in uso presso comunità 
giudeo-cristiane. Il contesto giudeo-cristiano di questo scritto è confermato da Girolamo, che 



Rosa Conte42

nel suo Commento ad Ezechiele 18, 5-9 ricorda il «Vangelo secondo gli Ebrei che i nazareni 
hanno l’abitudine di leggere». Altrove, nel Commento a Matteo 12, 13, sembra confondere, 
come già Eusebio ed Epifanio da Salamina († 403), più apocrifi quando riferisce del «Vangelo 
che utilizzano i nazareni e gli ebioniti, che io ho recentemente tradotto in greco a partire dalla 
lingua ebraica e che è considerato da molti il vangelo autentico di Matteo».

6 Eusebio da Cesarea, Storia ecclesiastica, S. Borzì; F. Migliore; G. lo Castro (a.c.), Roma, 
Città Nuova Ed., 2001 [Testi patristici 158-9], 2 voll.

7 Girolamo, Gli uomini illustri, A. Ceresa-Gastaldo (a.c.), Firenze, Cardini, 1988 (latino a 
fronte).

8 Girolamo, Saint Jérôme Lettres, tome III, J. Labourt (a.c.), Paris, Les Belles Lettres, 1953, 
p. 212 e s. (latino a fronte).

9 G. Fiaccadori, Teofilo Indiano, Ravenna, Mario Lapucci Ed. del Girasole, 1991 [Biblioteca 
di «Felix Ravenna» 7]; M. Rodinson, «La conversion de l’Ethiopie», Raydân [Journal of ancient 
Yemeni antiquities and epigraphy, Crater-Aden], VII (2002), p. 230 s. (disponibile on-line); I. 
Gajda, «Monothéisme en Arabie du Sud préislamique», Chronique yéménites [Sana’a], 2002, 
pp. 1-18 [paginazione del formato elettronico].

10 «Secondo l’antica tradizione, che è viva ancora oggi, l’Etiopia avrebbe abbracciato 
il Cristianesimo senza che alcun apostolo vi si fosse recato per evangelizzarla... Secondo la 
tradizione etiopica, invece, il primo a portare ufficialmente il Cristianesimo nel regno di Aksum 
sarebbe stato il ministro della regina Candace, che venne istruito e battezzato dal diacono 
Filippo», cfr. Yaqob Beyene, «La tradizione del cristianesimo etiopico», in N. del Gatto (a.c.), 
Corso di perfezionamento in Storia del Cristianesimo Antico, Atti Napoli marzo - giugno 1996. 
I.U.O. Napoli, E.Di.S.U. 2, Dipartimento di Studi Asiatici, 1999, pp. 222-3 [Serie Didattica  2].

11 Rufino, Storia della Chiesa, L. Dattrino (a.c.), Città Nuova Ed., 19972 [Collana di testi 
patristici 54].

12 Si tratterebbe di una regione molto ampia, secondo Isidoro da Siviglia (ca. 560-636): «[8] 
Partia è generalmente chiamato il territorio che va dai confini dell’India sino alla Mesopotamia. 
Grazie alla virtù invitta dei Parti, infatti, anche l’Assiria e le altre regioni vicine furono comprese 
sotto questo nome: la Partia include l’Arcosia, la Partia propriamente detta, l’Assiria, la Media 
e la Persia...» [Etym. XIV, III]. Cfr. Isidoro da Siviglia, Isidoro di Siviglia: Etimologie o Origini,  
A. Valastro Canale (a.c.), Torino, UTET, 2004 [Classici latini], latino a fronte, 2 voll.

13 Secondo alcuni autori per India Ulterior si doveva intendere il territorio al di là del Gange, 
secondo la divisione tolemaica tra India intra Gangem e India extra Gangem: ma la regione 
resta di difficile identificazione perché è impossibile dire con precisione quale sia l’India «più 
vicina» e quella «più lontana». Eusebio, commentando un versetto del profeta Isaia, attribuisce 
la stessa qualifica all’Arabia: «Kedar si trova ai margini del deserto nell’Arabia ulteriore, e 
dicono che l’abita il popolo dei Saraceni...» [Comm.in Isaiam  42, 11 = PG XXIV, col. 392].

14 Dovrebbe trattarsi di Dionigi da Telma|rē, un prete giacobita patriarca di Antiochia, 
morto nell’845 A.D. e autore di una Cronaca (perduta) in due parti (16 libri) che andava dal 
582 all’843; frammenti diretti e citazioni sono conservati in Bar Hebræus, Michele il Siro e 
nel Chronicon del 1234. [Pseudo-Dionigi da Telma|rê, Incerti auctoris Chronicon pseudo-
Dionysianum vulgo dictum, J.-B. Chabot (a.c.), Lovanii, Imprimerie Orientaliste L. Dubercq, 
1949, CSCO 121 Scrip.Syr.  66, pp. 120-123]. Altri ritengono che il copista/autore dell’opera 
possa essere stato Giosuè lo Stilita (507 ca.), quello che è certo è che l’anonimo autore iniziò la 
sua redazione appena dopo il 506 A.D.

15 Socrate Scolastico, Ecclesiastica istoria, R. Hussey (a.c.), Hildesheim, G. Olms, 1992, 
HE I.19.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 43

16 Cfr. Ph. Schaff; H. Wace (a.c.), The Nicene and Post-Nicene Fathers, Series 2, II n.112, 
Edinburgh, T & T Clark, 1890 (disponibile on-line all’indirizzo: www.ccel.org/fathers2/NPNF2-
02/Npnf2-02-06.htm). Non si tratterebbe di confusione tra identità geografiche differenti quanto, 
piuttosto, della convinzione che le regioni erano sentite come confinanti o in ogni modo vicine.

17 Cfr. Teodoreto da Cirro, Storia Ecclesiastica, A. Gallico (a.c.), Roma, Città Nuova Ed., 
2000, p. 15 s. [Collana di testi patristici 154].

18 Teodoreto da Cirro, op.cit., 122 n. 143.
19 Da consultare J. Beaucamp; C. Robin, «Le christianisme dans la péninsule arabique 

d’après l’épigraphie et l’archéologie», in Hommage à Paul Lemerle, Paris, Éd. de Boccard, 
1981, pp. 45-61; I. Gajda, «Les débuts du monothéisme en Arabie du Sud», JA CCXC.2 (2002), 
pp. 611-630; M. Rodinson, «La conversion de l’Ethiopie», Raydân [Journal of ancient Yemeni 
antiquities and epigraphy. Crater-Aden], VII (2002), p. 230 s. (disponibile on-line).

20 Non sono molte le informazioni relative a questo personaggio ricordato da Eusebio [HE  
VII, 32, 2-4]. J.B. Lightfoot lo ritiene un prete della Chiesa di Cesarea che nel 296 avrebbe 
incontrato per la prima volta il futuro imperatore Costantino quando questi attraversò la 
Palestina in compagnia di Diocleziano [Vit.Const. I.19]. Attualmente si tende ad assimilare 
Doroteo al contemporaneo Luciano da Antiochia, il supposto padre dell’arianesimo e uno dei 
più illustri sostenitori dell’interpretazione letterale dei testi sacri, martirizzato nel 312 sotto 
Massimino Daia. Cfr. Th. Schermann (a.c.), Prophetarum vitæ fabulosæ, indices apostolorum 
discipulorumque Domini Dorotheo, Epiphanio, Hippolyto aliisque vindicata, Lipsiæ, B.G. 
Teubneri, 1907, p. 155; F. Dolbeau, «Une liste latine de disciples et d’apôtres traduite sur 
la recension grecque du pseudo-Dorothée», AnBoll CVIII (1990), p. 69 (latino a fronte); 
J.B. Lightfoot, «Eusebius of Caesarea», in W. Smith, A Dictionary of Christian Biography, 
Literature, Sects and Doctrines. Being a Continuation of the Dictionary of the Bible, London, 
J. Murray, 1880, II.309.

21 Girolamo, Hieronymus De viris inlustribus in griechischer Übersetzung. Der so genannte 
Sophronius, O. von Gebhardt (a.c.), Leipzig, Hinrich, 1896, p. 7. Il Liber de viris illustribus 
Appendix I. De vitis apostolorum - pervenuto sotto il nome di Sofronio - è contenuto in PL  
XXIII, coll. 61-762.

22 Tra le fonti minori utilizzate da ‘Abd Allāh b. Ab† ’l-Yasār al-Mak†n - conosciuto anche 
come Ibn al-‘Am†d (602-672 H./1205-1273) e appartenente alla comunità giacobita d’Egitto- 
per la sua Storia universale Al-Mağū‘ al-mubārak compare un certo Abīfānyūs «vescovo di 
Cipro». L’Epifanio di al-Mak†n, ancora vivo durante il regno dell’imperatore bizantino Tiberio 
(576-582), è necessariamente un omonimo del grande avversario di Origene. Potrebbe trattarsi 
di quell’Epifanio, vescovo di Salamina (Cipro), detto il Giovane e attivo nella seconda metà 
del VII sec. L’omonimia potrebbe essere confermata indirettamente dal fatto che non si ha 
conoscenza di opere a carattere cronologico da parte dell’autore del Panarion.

23 F. Dolbeau, «Une liste ancienne d’apôtres et de disciples, traduite du grecque par Moïse 
de Bergame», AnBoll CIV (1986), 308  (latino a fronte); cfr. M.-J. van Esbroeck, «Neuf listes 
d’apôtres orientales», Aug. XXXIV.1 (1994), pp. 109-192 (georgiano, siriaco et al. a fronte).

24 C.H. Turner, «A primitive edition of the Apostolic Constitutions and Canons: an Early 
list of apostles and disciples», JThS XV.1 (1913-14), 63B [nel testo latino riportato solo i 
nomi di persona sono in maiuscolo]; E. Tidner (a.c.), Didascaliæ apostolorum, canonum 
ecclesiasticorum, traditionis apostolicæ versiones latinæ, Berlin, Akademie-Verlag, 1965.

25 Pseudo-Isidoro da Siviglia, De ortu et obitu Patrum: vida y muerte de los sanctos, C. 
Chaparru Gómez (a.c.), Paris, Les Belles Lettres, 1985.

26 L’opera ebbe larga diffusione e fu soggetta a molti rimaneggiamenti: il cardinale Cesare 



Rosa Conte44

Baronio la rivide e pubblicò nel 1586, un’altra revisione fu fatta da Benedetto XIV (Prospero 
Lambertini, 1740-1758) per inserire le nuove canonizzazioni. La revisione di Baronio riveste 
notevole importanza perché il cardinale, nato a Sora (FR) nel 1538 e morto a Roma nel 1607, 
è una figura determinante per gli inizi della storiografia ecclesiastica concepita modernamente 
come scienza. Fu nominato bibliotecario della Biblioteca Apostolica Vaticana alla morte del 
cardinale Marcantonio Colonna avvenuta nel marzo 1597 e conservò l’incarico fino alla morte 
avendo, dunque, libero accesso ai tesori di quella biblioteca per la stesura delle sue opere.

27 Cfr. G.S. Assemani, Bibliotheca orientalis Clementino-Vaticana: encyclopedia of Syriac 
writers, Romæ, Typis Sacræ Congregationis de Propaganda Fide, 1719-1728, III.2, pp. XVIII-
XX; J.-B. ABBELOOS, «Acta Sancti Maris Assyriæ, Babyloniæ ac Persidis sæculo I Apostoli 
Aramaice et Latine edidit nunc primum», AnBoll IV (1885), p. 48.

28 Lo stesso tipo di martirio è ricordato da più fonti: una variante della Passione di Barto-
lomeo, il cosiddetto Veneto Marc. 362 (1279 A.D.) recita: «9. ... [il re Astrige] comandò che il 
santo apostolo Bartolomeo fosse bastonato; quindi levatagli la pelle, fosse decapitato», cfr. M. 
Erbetta (a.c.), Gli Apocrifi del Nuovo Testamento, Casale Monferrato, Marietti, 19782, 1983, 
II.588B. Nella Notitia de Loci ss. Apostolorum  [BHL  648, 649], invece: VIII kl. sep. Natale s. 
Bartholomei apostoli qui decollatus est in India iusu regis Astiagis.

29 P. d’Elia S.I. (a.c.), Fonti Ricciane. I. Storia dell’introduzione del cristianesimo in Cina  
NN. 1-500, Roma, La Libreria dello Stato, 1942-XX, p. 122.

30 P. d’Elia S.I., op.cit., I.122-3 n. 7 = Archivium Romanum Societes Iesu, Goa, 38, f.173v. 
La missione di Bartolomeo è ricordata anche altrove ma senza alcun riferimento all’India, 
cfr. A. Monserrate, S.J., Monolicæ Legationis Commentarius or The First Jesuit Mission to 
Akbar in H. Hosten, S.J. (a.c.), Jesuit Letters and allied Papers on Mogor, Tibet and Burma. In 
Memoirs of the Asiatic Society of Bengal [Calcutta], III.2 (1914), f.84a, 615 (testo latino che 
indica le aggiunte posteriori).

31 J.N. Farquahar, «The Apostle Thomas in Northern India», BJRyU X (1926), pp. 80-111; 
Placid J. Podipara, «The South Indian apostolate of Saint Thomas», OCP XVIII (1952), 1-14; 
M. Bussagli, «The Apostle St. Thomas and India», East and West [Roma], III (1952-53), pp. 
88-91; P. Daffinà, «The early spread of Christianity in India: an Old problem re-examined», 
East and West [Roma], IX (1958), pp. 187-191.

32 Cfr. M. Erbetta (a.c.), op.cit., II.313 s.
33 Fu amico personale di Girolamo (347 ca.-419) che spinse a tradurre la Bibbia, del vescovo 

di Milano: Ambrogio (340-397) e di Giovanni Crisostomo (354-407). Fonti di Cromazio sono 
l’Expositio in Euangelium secundum Lucam di Ambrogio, il Commento a Matteo di Ilario da 
Poitiers (315 ca.-367), oltre che, in misura minore, il Commento ai Salmi. Accanto a questi 
personaggi vanno ricordati, in special modo, Tertulliano (160 ca.-220) e Cipriano, vescovo di 
Cartagine (249-258).

34 Successore di Filastrio da Brescia († 387-88) al seggio episcoplale della città, di lui 
si ignora la data della morte. Sappiamo tuttavia che nel 406 (o 407) Rufino da Aquileia gli 
dedicava la sua traduzione delle Recognitiones, da lui attribuite al papa Clemente. Cfr. Filastrio 
da Brescia; Gaudenzio da Brescia, Delle varie eresie; Trattati, G. Banterle (a.c.), Milano, 
Biblioteca Ambrosiana; Roma, Città Nuova Ed., 1991 [Scriptores circa Ambrosium 2], latino 
a fronte.

35 Personaggio di notevole erudizione e fede, già console e governatore della Campania, 
rinunciò per l’ideale evangelico alla carriera e alle ricchezze e si ritirò con la moglie Therasia a 
Nola, città nella quale fondò un cenacolo spirituale. Nel 409 A.D. fu eletto vescovo della città 
e restò in carica 22 anni.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 45

36 Storico normanno e scriba lui stesso. Molti MSS pervenuti sotto il nome di Venerabile 
Beda, di fatto, mostrano le sue caratteristiche di redattore. La sua HE, redatta nel 1130 ca. in 13 
libri, è conosciuta attraverso MSS redatti da lui stesso, Paris, BN Lat. 5506 (pars I-II), 10913, 
cfr. Ordorico Vitale, Historia ecclesiastica, M. Chibnall (a.c.), Oxford, Clarendon Pr., 1969-
1973 [Oxford medieval texts], 6 voll.

37 L’ultimo grande rappresentante di lingua siriaca della teologia antiochena-siriaca d’Oriente 
fu nel 1284-85 vescovo di Siººar e di Bēth ‘Arbāyē; divenne metropolita di Nisibi e d’Armenia 
dal 1290 al 1291.

38 Un nestoriano, originario di ³ilāt or A²lāt (in Armenia, a sud del lago Vān), che divenne 
metropolita di Ba¡ra, in ‘Irāq, intorno al 1222 A.D.

39 Cromazio da Aquileia, I Sermoni, G. Banterle (a.c.), Milano, Biblioteca Ambrosiana; 
Roma, Città Nuova, Ed., 1989 [Scrittori dell’area santambrosiana. Complementi dell’Opera 
Omnia di sant’Ambrogio 3.1].

40 Paolino da Nola, Sancti Pontii Meropii Paulini Nolani opera, G. de Hartel (a.c.), Vindo-
bonæ, F. Tempsky, 1894, CSEL XXX, 121, v.81-82.

41 Dai resoconti di viaggio (1715-17) di un viaggiatore del XVIII sec., pubblicati per la 
prima volta nel 1728, sappiamo dell’esistenza in India di una città con questo nome, distrutta 
nel corso della guerra tra Francia e Portogallo, a sua volta, costruita sulle rovine di un altro 
sito chiamato Batuma «città di Tommaso», cfr. Guy Le Gentil de la Barbinais, Nuovo viaggio 
all’intorno del mondo che contiene una descrizione del Chili, e del Peru, con un’ampla, ed 
esattissima relazione dell’impero della Cina, suo governo, religione, riti... Per il signor m. Le 
Gentil traduzione dal francese. In Venezia, nella stamperia di Vincenzo Manfredi e a spese di 
Giacomo Antonio Venaccia, 1763, lettera 12, II.126; ed. orig. Amsterdam, Pierre Mortier, 1728.

Tuttora, Calamina non è stata identificata con certezza, sebbene, sia probabile l’identi-
ficazione con Calliana - la moderna Kalyān, conosciuta anche da Cosmas Indicopleuste (VI 
sec.), mercante e viaggiatore di Alessandria d’Egitto [Topographia Christiana XI.16, 5 s.] - e 
localizzata sulla costa occidentale della penisola indiana, a NE di Bombay, cfr. Cosmas Indi-
copleuste, The Christian Topography, J.W. McCrindle (a.c.), New York, B. Franklin, 1897; 
altra ed. Topographie chrétienne ... Introduction, texte critique, illustration, traduction et notes.  
Wanda Wolska-Conus (a.c.), ... Préface de Paul Lemerle ... Paris, Éditions du Cerf, 1968-73 
[Sources chrétiennes 141, 159, 197], 3 voll.

42 F. Dolbeau, «Nouvelles recherches sur le De ortu et obitu prophetarum et apostolorum», 
Aug. XXXIV.1 (1994), pp. 91-107.

43 Abitanti dell’Ircania - una regione dell’antica Persia a sud del mar Caspio, selvaggia 
e popolata da belve feroci - formava insieme alla Partia una potente satrapia persiana che 
Alessandro Magno nella spedizione del 330 a.C. († 323 a.C.)  soggiogò.

44 Abitanti della Bactriana (Bākhtri - in antico persiano) - egione dell’Asia centrale rinomata 
per la fertilità della sua terra, corrispondente alla pianura dell’odierno Turkestan afgano a sud 
dell’Oxus- parlanti una lingua est-iranica. La Bactria, in epoca achemenide (550-330 a.C.), era 
una delle più importanti satrapie orientali; dopo la morte di Alessandro il Macedone divenne 
sede di un regno greco. 

45 Orderico dipende fedelmente dalle fonti patristiche, infatti: «... Tommaso significa abisso, 
ovvero gemello, donde il fatto che riceva anche il nome greco di Didimo, il che significa, 
appunto, gemello» [Isidoro da Siviglia, Etym. VII, 9.16]; «Tommaso, apostolo di Cristo, chia-
mato Didimo che in latino significa fratello gemello di Cristo e rassomigliante al Salvatore» 
[Isidoro da Siviglia (?), De ortu et obitu Patrum  LXXIII].

46 Nel suo Commento a Matteo X, 2-4 (Bibl. Nat. MS Paris syr. 67, f.85r) Dionigi bar Ÿalibi 



Rosa Conte46

fornisce una lista diversa dei XII apostoli che non concorda né con questa né con quella fornita 
da Bar Hebræus. J.-C. Chabot ignora quale sia la fonte di informazione per le due liste citate da 
Michele il Siro, cfr. Michele il Siro, Chronique de Michel le Syrien: patriarche jacobite d’Antioche 
(1166-1199), J.-C. Chabot (a.c.), Bruxelles, Culture e civilisation, 1963. 4 voll., facsim. ed. Paris, 
E. Lèroux, 1899-1910.

47 Bar Hebræus, Gregorius Abū al-FaraÞ ibn al-‘Ibr†, Commentary on the Gospels from the 
Horreum mysteriorum, Wilmot Eardley W. Carr (a.c.), London, Society for promoting christian 
knowledge, 1925 [siriaco a fronte].

48 Natanael o Nataniele: questo nome che significa «dono di Dio» è attribuito nel VT a uno 
degli antenati di Giuditta, citato nel testo greco. Ma il Natanael (o Nataniele) più noto è quello 
citato nel Vangelo di Giovanni che probabilmente corrisponde al Bartolomeo dell’elenco dei 
XII fornito dai vangeli sinottici e dagli Atti degli Apostoli. Nataniele e Bartolomeo in questa 
interpretazione sarebbero i nomi di uno stesso personaggio indicato nel primo caso con il nome 
vero e proprio, nel secondo con un patronimico. L’aramaico Bar Tolmai infatti significa «figlio 
di Tolmai». Originario di Cana, in Galilea, venne ammesso alla presenza del Cristo da Filippo, 
insieme al quale i Sinottici lo citano sistematicamente.

49 ‘Awd†šō‘ da Nisibi, «De l’institution des patriarches par les apôtres dans tout l’univers», 
in A. Mai (a.c.), Scriptorum veterum nova collectio e Vaticanis codicibus, Romæ, in Collegio 
Urbano apud Burliæum, 1838, X A, 7, col.154.

50 Nel Decreto gelasiano si legge: «29) il libro dal titolo: transito di Santa Maria è apocrifo». 
Lo scritto che si vale del nome di papa Gelasio I († 496) contenente una raccolta di decreti 
autentici della Chiesa romana, sebbene pubblicato tra il 412 e il 523, risale al III sec. ed è 
attribuito a Leucio (II sec.), ottimo polemista contro le correnti estremiste ebionite che facevano 
di Cristo un «puro uomo», nato da Maria e Giuseppe, in modo naturale, e diventato «Figlio di 
Dio», in premio della sua virtù. Lo scritto, redatto nella Gallia meridionale, rispecchia, senza 
dubbio, opinioni e circostanze del mondo romano sebbene gli atti non siano ufficiali, in quanto 
raccolta e opera di un privato. Cfr. L. Moraldi, Vangeli Apocrifi, Casale Monferrato, PIEMME, 
1996, n. 13, pp. 18-19.

51 W. Wright, Contribution to the Apocryphal Literature of the New Testament collected and 
edited from Syriac Manuscripts in the British Museum, London, Williams and Norgate, 1865, pp. 10-
16 (intr.), pp. 42-45 (trad. ingl.); pp. 55-65 (siriaco). Sarebbe utile consultare inoltre S.C. Mimouni, 
Dormition et Assomption de Marie. Histoire des traditions anciennes. Paris, Beauchesne, 1995 
[Théologie historique  98]; S.C. Mimouni; S.J. Voicu (a.c.), La Tradition grecque de la Dormition 
et de l’assomption de Marie, Paris, Éd. du Cerf, 2003 [Sagesses chrétiennes].

52 Il carattere giudeo-cristiano dello scritto è sostenuto da un esiguo numero di studiosi, 
cfr. M. Vallecillo, «El ‘Transitu Mariæ’ según el manuscrito Vaticano G.R. 1982», Verdad y 
vida [Madrid], XXX (1972), pp. 187-260 (scritto databile 150-200); L. Cignelli, «Il prototipo 
giudeo-cristiano degli apocrifi assunzionisti», in E. Testa; I. Mancini; M. Piccirillo (a.c.), Studia 
Hierosolymitana in onore di P. Bellarmino Bagatti, ii. Studi esegetici, Jerusalem, Franciscan 
Printing Pr., 1976, pp. 259-277 [SBF, Collectio Maior  23]; F. Manns, «La Mort de Marie dans 
les textes de la Dormition de Marie», Aug. XIX (1979), pp. 507-15; E. Testa, «L’origine e lo 
sviluppo della Dormitio Mariæ», Aug. XXIII.1 (1983), pp. 249-262 (il giudeo-cristianesimo dello 
scritto sarebbe di tipo ebionita). Per contro S.C. Mimouni - nel rifiutare questa tesi - considera 
oltremodo improbabile anche la datazione proposta, cfr. S.C. Mimouni, «Histoire de la recherche 
relative aux traditions littéraires et topologiques sur la sort final de Marie», Marianum [Roma], 
LVIII (1996), pp. 111-182; Id., Le judéo-christianisme ancien. Essais historiques, Paris, Éd. du 
Cerf, 1998, p. 106 s. [Collection Patrimoines]. 



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 47

53 Sul giudeo-cristianesimo si veda S.C. Mimouni, Les chrétiens d’origine juive dans 
l’antiquité, Paris, Albin Michel, c. 2004 [Présences du judaïsme 29].

54 F. Manns, «Le récit de la Dormition de Marie (Vatican grec 1982), Contribution à l’étude 
des origines de l’exégèse chrétienne», Marianum [Roma], L (1988), pp. 439-555; Id., Le récit 
de la Dormition de Marie (Vatican grec 1982). Contribution à l’étude des origines de l’exégèse 
chrétienne, Jerusalem, Franciscan Printing Pr., 1989, pp. 115-19 [SBF, Collectior Maior 33]. 
Nello specifico, lo studioso considera l’autore dello scritto: un membro della «scuola rabbinica» 
giovannea con tendenze giudeocristiane, simili a quelle delle scuole rabbiniche giudaiche di 
Shammai e Hillel. Altra edizione del MS in A. Wenger, L’assomption de la T.S. Vierge dans la 
tradition byzantine du VIe au Xe siècle. Etudes et documents, Paris, Institut français d’études 
byzantines, 1955, pp. 210-240 [Archives de l’Orient chrétien 5].

55 S.J. Shoemaker, Ancient Traditions of the Virgin Mary’s Dormition and Assumption,  
Oxford, UP, 2003 [Oxford Early Christian Studies].

56 La forma di questo nome ricorda un altro personaggio attestato, in più di qualche occa-
sione, così come negli Atti di Tommaso: ðabbān. Precedentemente, il nome è attestato in un 
papiro, databile 166 A.D. (Paleogr.Soc.Facs. II.190), e attribuito a uno schiavo d’oltre Tigri 
comprato da Tibullio Macro, luogotenente della flotta imperiale del Tigri. Giacomo da Sarug 
(451-521), particolarmente interessato all’apostolato di Tommaso in India, presenta il nostro 
personaggio come un mercante attivo soprattutto a Ma²ozē in Mesopotamia, cfr. R. Schröter, 
«Gedichte des Jacob von Sarug über den Palast, den der Apostel Thomas in Indien baute», 
ZDMG XXV (1871), pp. 321-377. Da consultare anche Giacomo da Serug, Drei Gedichte über 
den Apostel Thomas in Indien, W. Strothmann (a.c.), Wiesbaden, Harrassowitz, 1976  [Göt-
tinger Orientforschungen: Reihe 1, Syriaca 12]; A. Salvesen, «A Homily on new Sunday and 
on Thomas the Apostle by Mar Jacob, bishop of Serugh», The True Vine [Roslindale, MA], 
IV.2 (1992), pp. 49-66; B. Schmitz, «Das Indienbild in der syrischen Thomasliteratur. The three 
poems of Jacob of Sarug about the Apostle Thomas in India», The Harp [Review of Syriac 
and Oriental studies  Kerala, India], VIII-IX (1995-96), pp. 105-16; H.M. Burkitt, «The name 
Habban in the Acts of Thomas», JThS I (1901), 429. Altri studiosi ritengono che la grafia, di 
questo nome proprio, sia più vicina a quella di Labubna bar Sēnaq, lo scriba cui è attribuita la 
redazione della Doctrina Addai, cfr. S.C. Mimouni (a.c.), La Tradition grecque de la Dormition 
et de l’assomption de Marie, Paris, Éd. du Cerf, 2003, n. 63, pp. 46-7 [Sagesses chrétiennes]. 

57 Cfr. M. Erbetta (a.c.), op.cit., I.2, pp. 483-491. 
58 Cfr. J.W. Sedlar, India and the Greek World. A Study in the Transmission of Culture,  

Totowa, N.J., Rowman & Littlefield, 1980, pp. 176-185 e p. 329 ss.
59 Di questo personaggio si sa poco o nulla, forse potrebbe trattarsi di Absamya, un nipote 

di Efrem Siro, attivo nell’ultimo quarto del IV sec. La prima menzione di Qourilliona risale 
al 1873 quando furono pubblicati dei versi in rima scoperti nel MS sir. Cod. add. Mus. Brit. 
14591 (VI sec.), cfr. G. Bickell, «Die Gedichte des Cyrillonas nebst einigen anderen syrischen 
Ineditis», ZDMG XXVII (1873), pp. 566-625; Cyrillonas, L’Agneau véritable. Hymnes, canti-
ques et homèlies, D. Cerbelaud, O.P. (a.c.), Chevetogne, Ed. de Chevetogne, 1984 [L’esprit de 
la Feu].

60 L’autore dello scritto dal titolo Syntagma tēs en Nikaia agias synodou - composto dopo 
il 475 in tre libri sulla chiesa d’Oriente sotto Costantino - è attibuito formalmente a un certo 
Gelasio da Cizico († 475), un personaggio non documentabile storicamente che utilizzò alcune 
fonti precedenti tra queste la HE di Gelasio da Cesarea. Cfr. Gelasio da Cesarea († 395), 
Kirchengeschichte des Gelasios von Kyzikos, G. Loeschcke; M. Heinemann (a.c.), Leipzig, 
J.C. Hinrichs, 1918, XXXV, p. 148 [GCS 28], altra ed. Anonyme Kirchengeschichte: (Gelasius 



Rosa Conte48

Cyzicenus, CPG  6034), Ch.H. Günther (a.c.), Berlin/New York, W. de Gruyter, 2002  [GCS 
n.f.  9], greco a fronte. Utile consultare F. Winkelmann, Untersuchungen zur Kirchengeschichte 
des Gelasios von Kaisareia, Berlin, Akademie-Verlag, 1966 [Sitzungsberichte der Deutschen 
Akademie der Wissenschaften Klasse für Sprachen, Literatur und Kunst  3], Id., «Charakter und 
Bedeutung der Kirchengeschichte des Gelasios von Kaisareia», Byzantinische Forschungen  
[Internationale Zeitschrift für Byzantinistik Festschrift Franz Dölger zum 75.Geburstag  Amster-
dam], I (1966), pp. 346-385; Id., «Die Quellen der Historia Ecclesiastica des Gelasius von 
Cyziacus (nach 475)», Byzantinoslavica [Prague], XXVII (1966), pp. 104-130; Id., «Zu einer 
Edition der Fragmente der der Kirchengeschichte des Gelasios von Kaisareia», Byzantinoslavica  
[Prague], XXXIV (1973), pp. 193-198.

61 Scarse sono le notizie relative a questo autore bizantino vissuto, con probabilità, dal 1256 
al 1335 ca. La sua Ecclesiastica Historia, in 18 libri, dalle origini del cristianesimo, termina 
con la morte dell’imperatore avventuriero: il centurione Foca (618 A.D.). Di altri 5 libri che 
andavano sino alla morte di Leone il Sapiente (912 A.D.) è pervenuto solo il sommario. L’opera, 
che dipende da un’anonima Storia ecclesiastica (X sec.) e dagli autori precedenti, è importante 
per i primi sei secoli di storia del cristianesimo e per le leggende bizantine inserite nel corso 
della narrazione.

62 Quest’isola sarebbe da identificarsi, secondo alcune fonti, con Seilam, in arabo Sarand†b 
ovvero Ceylon, oggi Sr† Lankā, ma ciò non è detto. Altre fonti, invece, attribuiscono all’isola di 
Sumatra la stessa denominazione.

63 Il nome, in epoca romana, era tradizionalmente portato dalle sovrane del regno di Meroe 
che si estendeva lungo il corso dell’alto Nilo nell’attuale Sudān e più esattamente in Nubia, 
allora detta Etiopia. Molte Candaci, regnanti a Meroe sono ricordate dagli autori greco-romani, 
da Strabone a Plinio il Vecchio. Una di esse, segnalata da quest’ultimo nei primi anni del regno 
di Nerone, potrebbe essere colei il cui ministro, definito dal redattore degli Atti degli apostoli 
«eunuco di Candace regina d’Etiopia» fu battezzato dal diacono Filippo sulla strada di Gaza 
mentre tornava da un pellegrinaggio a Gerusalemme. Quest’uomo che «leggeva il profeta Isaia» 
era probabilmente un Ebreo della Diaspora, gruppo molto numeroso a quei tempi nell’Alto 
Egitto e in Nubia.

64 Cfr. C.H. Turner, art.cit., 64B.
65 Salomone da Ba¡rā, The Book of the Bee, E.A.W. Budge (a.c.), Oxford, Clarendon Pr., 

1886 [Analecta Oxoniensis, semitic Series 1].
66 Dagli Atti di Tommaso sappiamo che Tommaso convertì Gundaforo «re degli Indi»: 

un personaggio esistito realmente il cui regno si estendeva nell’Areia, Drangiana e Aracosia. 
Due studiosi, Alfred von Gutschmidt ed Ernst E. Herzfeld, invece, hanno collegato questo 
Gundaforo a Gaspare o Gathaspa (in siriaco Gushnasaph), uno dei re magi, trovando in tal 
modo un legame tra due leggende, cfr. W. Drum, The Catholic Encyclopædia [New York], IX 
(1910), s.v. «Magi», 528.

67 Marco Polo, Il Milione, V. Bertolucci Pizzorusso (a.c.), Milano, Adelphi ed., 19752 (ver-
sione toscana del Trecento, con indice ragionato), [Classici 31].

68 M. Bellonci, Il Milione di Marco Polo, A.M. Rimoaldi et al. (a.c.), Milano, Mondadori, 
2003, capp. LXVI-LXVIII [edizione riscritta che si basa sul MS 1116 conservato presso la 
Biblioteca Nazionale di Parigi, pubblicato dalla Società Geografica francese nel 1824, conside-
rato il più antico].

69 Di questo personaggio rimangono tre lettere, una in italiano e due in latino, cfr. Anastasius 
van den Wyngaert (a.c.), Sinica Franciscana I. Itinera et relationes fratum minorum sæculi XIII 
et XIV, Quaracchi, apud Collegium S. Bonaventuræ, 1929, pp. 340-355, s. 345.



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 49

70 Anastasius van den Wyngaert, op.cit., I.413-495; Odorico da Pordenone, Viaggi del beato 
Odorico da Pordenone, G. Pullè (a.c.), Milano, Alpes, 1931 [Viaggi e scoperte di navigatori ed 
esploratori italiani  7]; Id., Relazione del viaggio in Oriente e in Cina (1314?-1330), Pordenone, 
Camera di Commercio, Industria, Artigianato e Agricoltura, 1982 (latino a fronte). Da notare che 
le edizioni presentano una suddivisione differente del testo perciò sarebbe preferibile utilizzare 
l’edizione più vicina nel tempo, ricavata da uno dei manoscritti posseduti dalla Biblioteca 
Marciana di Venezia, perché «la più bella e meglio eseguita copia di Odorico».

71 Giordano Catalani da Sévérac (vescovo di Colombo), Mirabilia descripta. The wonders 
of the East by Friar Jordanus; translated from the Latin original, as published at Paris in 1839, 
in the Recueil de voyages et de mémoires, of the Society of Geography, with the addition of a 
commentary by Henry Yule, London, Hakluyt Society, 1863, p. 23 [Works issued by the Hakluyt 
Society 31].

72 Nato a Firenze, viaggiò dal 1339 al 1352 nelle terre del «Gran Cane». Per estratti del 
Chronicon Bohemicum: lo scritto che costituisce la relazione del suo viaggio cfr. Anastasius van 
den Wyngaert, op.cit., I.524-560, s. 544.

73 Cfr. H. Yule, Cathay and the Way Thither being a Collection of Medieval Notices of 
China, H. Cordier (a.c.), Taipei, Ch’eng Wen Pub.Co., 1966-72, 4 voll. in 2, II.321-322, 356 
[Works issued by the Hakluyt Society; 2 ser., 33, 37, 38, 41; rist. ed. 1913]; Placid J. Podipara, 
«Les Syriens du Malabar», L’Orient Syrien  [Paris], IV (1956), pp. 375-424, s. 378.

74 A. Grossato (a.c.), L’India di Nicolò de’ Conti: un manoscritto del Libro 4. Del De 
varietate fortunæ di Francesco Poggio Bracciolini da Terranova (2560), Padova, Editoriale 
Programma, 1994 (latino a fronte).

75 Giacomo Filippo Foresti da Bergamo, Supplementum Chronicarum, Venetiis, per Bern, 
Ricium, 1492; Id., Supplemento delle cronache volgarizzato, Venezia, Bernardino Rizzo, 1491. 
Edizione utilizzata: Supplementum Chronicarum. Parisiis, apud Galiotum, 1535.

76 L’opera ebbe molto successo e fu tradotta in latino nel 1508; ristampata varie volte fu 
tradotta anche in tedesco e francese. Fracanzio da Montalboddo (compilatore), Itinerarium 
Portugallensium e Lusitania in India, et inde in occidentem et demum ad aquilonem.  Milano, 
Giovanni Angelo Scinzenzeler, 1508; Id., Paesi nouamente retrovati & Novo mondo da Alberico 
Vesputio Florentino intitulato. Reproduced in facsimile from the McCormick-Hoe copy in the 
Princeton University Library, Princeton, Princeton UP, 1916 [Vespucci reprints, texts and 
studies 6], nel Colophon si legge: Stampato in Milano con la impensa de Io. Iacobo & fratelli 
da Lignano: & diligente cura & industria de Ioanne Angelo scinzen zeler: nel M.CCCCCVIII. 
a di XVI. de novembre; Id., Paesi nouamente ritrouati per la nauigatione di Spagna in Calicut.  
Et da Albertutio Vesputio Fiorentino intitulado Mondo Nouo: Nouamente Impressa, Venezia, 
Georgius de Rusconibus, 1517 (disponibile on-line su Gallica a cura della BN di Francia), edi-
zioni con pagine non numerate.

77 Edizione utilizzata: Fracanzio da Montalboddo (compilatore), Paesi nouamente retrovati...  
Vicentia, M. Henrico Vicentino, 1507 (anche in questo caso le pagine non sono numerate).

78 Mari ben Soleiman; Amr ben Matta, De patriarchis nestorianorum Commentaria. Ex 
codibus vaticanus edidit ac latine reddidit Henricus Gismondi S.J..., Romæ, excudebat C. de 
Luigi, 1896-1899, pp. 633-34.

79 Nicola de Martoni, IO NOTAIO NICOLA De MARTONI. Il pellegrinaggio ai Luoghi Santi 
da Carinola a Gerusalemme 1394-1395, M. Piccirillo (a.c.), Jerusalem, Franciscan Printing Pr., 
2003 [SBF Collectio Maior 42], p. 52 s. (latino a fronte).

80 Per le diverse teorie relative a questo personaggio leggendario si veda C.E. Nowell, «The 
Historical Prester John», Speculum [A Journal of Medieval Studies Cambridge, Mass.], XXVIII.3 



Rosa Conte50

(1983), pp. 435-445; R. Silverberg, La leggenda del prete Gianni. Il mitico re d’Oriente che i 
popoli d’Europa sognarono per secoli, F. Genta Bonelli (trad.), Casale Monferrato, PIEMME 
Ed., 1998.

81 G.B. Ramusio, Delle navigationi et viaggi raccolte da M. Gio. Battista Ramusio in tre 
volumi divise nelle quali con relatione fedelissima si descrivono tutti quei paesi che da già 300 
anni fin’hora sono stati scoperti... In Venetia, Appresso i Giunti, 1583, I.Et si ha notitia del 
regno del paese del prete Ianni e dell’Africa..., f.179r, cfr. J. Pirenne, La leggenda del Prete 
Gianni, Genova, Marietti, 2000, p. 50 [I Rombi nuova serie 19].

82 Giovanni da Hildesheim, La storia dei Re Magi, A.M. di Nola (a.c.), Firenze, Vallecchi, 
1966.

83 Il MS Corpus Christi College, Cambridge 275 riporta Grisculla e aggiunge alibi scribitur 
Egrisculla vel Egrosilla.

84 Una Migdonia - moglie di Carisio, parente del re Misdeo e battezzata da Tommaso - compare 
negli Atti di Tommaso [IX, X] (250 ca.), e nel Libro IX dello pseudo-Abdia (fine VI sec.).

85 Una variante molto popolare di questa leggenda è conservata nel Libro apocrifo di Seth, 
inserito nell’Opus imperfectum in Matthæum Homel. II, uno scritto pervenutoci sotto il nome di 
Giovanni Crisostomo (354-407), uno dei maggiori teologi e oratori della Chiesa orientale [PG  
LVI, coll. 638B] e nel Chronicon Zuqnîn, conosciuto anche come «Cronaca dello Ps.-Dionigi», 
uno scritto - ben più tardo - di cui si è detto.

86 La morte di spiedo sarebbe sino a oggi una punizione per i delitti politici nella costituzione 
del Siam.

87 Giacomo Filippo Foresti da Bergamo, op.cit., 179.2.
88 G. Schurhammer, «New light about the Tomb of Mailapur», in J. Vellian (a.c.), The 

Malabar Church: Symposium in Honour of rev. Placid J. Podipara C.M.I., Roma, Pont. Institu-
tum Orientalium Studiorum, 1970, 99-101 [Orientalia Christiana Analecta 186]. Sulle vicende 
della Chiesa malabarica G. Sorge, L’India di S. Tommaso. Ricerche storiche sulla Chiesa ma-
labarica, Bologna, Ed. CLUEB, 1983; cfr. V. Poggi (rec.), OCP L (1984), pp. 215-216; A. 
Sorrentino (rec.), AION  n.s. XLV.2 (1985), pp. 345-356, che ne rileva alcune inesattezze.

ABBREVIAZIONI

AION  Annali dell’Università degli Studi di Napoli ‘L’Orientale’
AnBoll              Analecta Bollandiana
Aug.   Augustinianum
BHG   Bibliotheca Hagiographica Græca
BHL   Bibliotheca Hagiographica Latina
CPG   Clavis Patrum Græci
CSCO  Corpus Scriptores Christianorum Orientalum
CSEL  Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum
GCS   Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei   

   Jahrhunderte
JA   Journal Asiatique
JThS   Journal of Theological Studies
OCP   Orientalia Christiana Periodica
PG   Patrologia Cursus Completus, series græca 
PL   Patrologia Cursus Completus, series latina



L’evangelizzazione dell’India: quale India? 51

Proc.Camb.Phil.Soc.  Proceedings of the Cambridge Philological Society
RhM   Rheinisches Museum für Philologie
SBF    Studium Biblicum Franciscanum
SROC  Studi e Ricerche sull’Oriente Cristiano
ZDMG    Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft




