Capitolo quinto

Il monachesimo orientale
di Pierre Maraval

1. INTRODUZIONE

Se fin dalle origini I'ascetismo ispird la condotta di molti cristiani, il mona-
chesimo, che & un modo di vivere tale ascetismo si sviluppo solo a partire
dalla meta del III secolo, fino a diventare, nel secolo successivo, una istitu-
zione del cristianesimo.

L'elemento fondamentale del monachesimo era la scelta di una vita separata
dal mondo. Nel 1I e nel III secolo alcuni cristiani particolarmente ferventi
avevano scelto di vivere nella verginita!, nella poverta e dedicandosi a prati-
che ascetiche (soprattutto il digiuno). Alcuni vivevano queste realta in forme
comunitarie: l'ordine delle vergini in numerose chiese, i «figli del patto», in
Mesopotamia. Coloro che furono ben presto chiamati monaci — dal greco po-
Vo5 0 povayde?, solo ~ scelsero di praticare la vita ascetica nella solitudine to-
tale (anacoretismo o eremitismo, che restd 'ideale ricercato dai piu perfetti),
0 in una solitudine mitigata dall'incontro con altri solitari (che talvolta venne
chiamato semi-anacoretismo), o in comunita (cenobitismo) in un monastero,
un edificio o un insieme di edifici molto spesso situati in un luogo solitario,
o almeno separato dal mondo da una clausura che lo trasformava in un uni.
verso ben distinto.

Origini e antecedenti

Questo genere di vita separata dal mondo non era una novith assoluta nel
cristianesimo: se si deve credere ad Eusebio di Cesarea, Narciso, destinato a
diventare all'inizio del IIT secolo vescovo di Gerusalemme, visse a lungo nel
deserto conducendo una «vita filosofica» (espressione che si ritrova spesso
nel IV secolo per designare la vita monastica)®. Ma solo a partire dal periodo

! Si tratta dell'elemento essenziale o almeno del pit caratteristico nei movimenti denominati en-
cratiti (cf. art. «Enkrateia», RAC V, pp. 343-365). Rimane presente nel mondo monastico, ma ne
costituisce solo un elemento. Sulle ragioni del successo della continenza sessuale in quest’epoca,
cf. Topera suggestiva di A. Rousselle, Porneia. De la maitrise du corps a la privation sensorielle.
II*-1V® siécle, Paris, 1983.

2 11 termine povayds & gia utilizzato nei testi del II e III secolo per designare un asceta celibato-
rio: cf. M. Harl, «A propos des logia de Jésus: le sens du mot MONAXOZ», REG 73, 1960, pp.
466-474; F. Morard, «Movaydg, moine. Histoire du terme jusqu'au IVE siecle. Influences bibli-
ques et gnostiques», FrZPT 20, 1973, pp. 332-411; E.A. Judge, «The Earliest Use of Monachos (P.
Coll. Youtie 77) for “Monk” and the Origins of Monasticism», JbAC 20, 1977, pp. 72-89.

3 Eus., HE VI, 3, 2. G. Bardy, «“Philosophe” et “Philosophie” dans le vocabulaire chrétien des
premiers siecles», Rev. d'asc. et de myst. 25, 1949, pp. 97-108.



674 / Una nuova cristianita

che stiamo esaminando la scelta della solitudine divenne una pratica fre-
quente. Del resto non era una pratica religiosa del tutto nuova, ma aveva an-
tecedenti nelle altre religioni, sia nella forma anacoretica che in quella ceno-
bitica. Senza fare riferimento ai monaci buddhisti (di cui gli antichi conosce-
vano l'esistenza, anche se vagamente), si possono ricordare i terapeuti, di cui
Filone d’Alessandria descrive il genere di vita e gli esseni di Qumran, nel de-
serto di Giuda; entrambi i gruppi vissero in comunita e in Iuoghi solitari; an-
che i manichei (gli «eletti») vivevano in case comuni*. Alcuni storici hanno
ritenuto che questi predecessori dei monaci cristiani abbiano ispirato il loro
modo di vita. Altri hanno cercato la fonte di ispirazione nella filosofia stoica,
dato che alcuni rapprensentanti di questa scuola propugnavano una vita nel
ritiro e nella solitudine, e nelle correnti neoplatoniche o neopitagoriche che
insistevano sul raccoglimento, il silenzio e la conoscenza di sé%; altri ancora
nelle dottrine gnostiche e manichee, particolarmente diffuse in Egitto, che
esortavano alle stesse scelte ascetiche®.

Se non si devono escludere influenze esterne sull'inizio e l'organizzazione
del monachesimo, a fortiori sullo sviluppo della spiritualita monastica, nes-
suno di questi possibili antecedenti & in grado da solo di spiegare la sua ap-
parizione contemporanea in diverse regioni e lo sviluppo costante a partire
dal IV secolo. Questo nuovo modo di condurre una vita ascetica si inserisce
piuttosto in una corrente in cui un archetipo universale si esprime all'inter-
no di una tradizione propriamente cristiana. Poiché la spiritualita cristiana
dei primi secoli insisteva sull'allontanamento del cristiano dal mondo e dalle
sue cupidigie, molti sceglievano la separazione fisica, I'’anacoresi reale e non
pitt solo spirituale. I modelli biblici non mancavano: Cristo stesso si era riti-
rato nel deserto; prima di lui, Giovanni Battista, Elia, Mose, presentati come
una sorta di precursori della vita monastica. Del resto, in un’epoca in cui le
persecuzioni erano cessate, coloro che sceglievano questo genere di vita ave-
vano talvolta I'intenzione dichiarata di seguire le tracce dei martiri dei primi
secoli, di essere in qualche modo i loro successori’. Infine e soprattutto, la
motivazione della vita monastica era fondamentalmente evangelica. 1l fine

4 Sugli antecedenti giudaici cf. la sintesi equilibrata di A. Guillaumont, Aux origines du monachi-
sme ancien, Abbaye de Bellefontaine, 1979, pp. 13-66. Sui conventi manichei, cf. L. Koenen,
«Manichaische Mission und Kléster in Agypten», Das romisch-byzantinische Agypten, Mainz,
1983. Non ¢ forse pit necessario ricordare i reclusi (xatéyor) di Serapide in Egitto, che si chiu-
devano per un certo tempo in una cella del tempio del dio disponendosi al suo esclusivo servi-
zio. La tesi di J. Weingarten, Die Ursprung des Ménchtums im konstantinischen Zeitalter, Gotha,
1877, ripresa da altri eruditi tra la fine del XIX secolo e Finizio del XX, sull'influenza che questa
istituzione avrebbe avuto sulla scelta di Antonio o di Pacomio ¢ oggi abbandonata. Cf. Ph. Go-
billot, «Les Origines du monachisme chrétien et 'ancienne religion de I'Egypte», RechSR 10,
1920, pp. 302-354; 11, 1921, pp. 29-86; 168-213; 328-361; 12, 1922, pp. 46-68.

R. Reitzenstein, Das Athanasius Werk tiber das Leben des Antonius, in Sitzungberichte der Hei-
delberger Akad. der Wiss., 8, Heidelberg, 1914,
6 Cf. Stroumsa, «Ascéte et gnose. Aux origines de la spiritualité monastique», RT 89, 1981 (rist.
Savoir et salut, Paris, 1988, pp. 127-144); A. Guillaumont, «Gnose et monachisme: exposé intro-
ductif», Gnosticisme et monde hellénistigue. Actes du colloque de Louvain-La Neuve, Louvain,
1982. Sulle influenze manichee, cf. K. Heussi, Die Ursprung des abendlindischen Monchtums,
Tiibingen, 1936, pp. 287-291. A. Vo6bus, History of Asceticism in the Syrian Orient (CSCO 184), 1,
Louvain, 1958, pp. 158-169 (sul manicheismo e il monachesimo in Persia). Studio complessivo
(datato) sulle teorie proposte per spiegare la comparsa del manicheismo: L. Bouyer, La Vie de
saint Antoine. Essai sur la spiritualité du monachisme primitif, Saint-Wandrille, 1950.
7 Cf. M. Viller, «Le Martyr et I'ascése», RAM 6, 1925, pp. 105-142; E.E. Malone, The Monk and
the Martyr. The Monk as the Successor of the Martyr, Washington, 1950; Id., Stud. Ansel. 38, 1956,
pp. 201-228 (complementi).



Monachesimo orientale / 675

che si intendeva raggiungere era la perfezione richesta dai Vangeli a chi in-
tendeva seguire il Cristo. Era richiesto infatti 'abbandono di ogni proprieta
(Mt 19, 21: I'episodio del giovane ricco era uno dei pit citati nella letteratura
monastica), della famiglia (Lc 14, 26-27), di ogni rapporto con il mondo, ma
anche una vita ascetica, nella quale il monaco prendeva la sua croce per se-
guire Gesu Cristo (Mt 10, 38). L’ascesi era I'impegno fondamentale dei mo-
naci e assunse forme differenti secondo le persone e i luoghi, ma esistevano
anche alcune costanti: digiuni, veglie, elemosine, lavoro manuale, che dove-
vano liberare 'anima e unire a Dio con la preghiera e la contemplazione.
Questo ideale di perfezione, spesso espresso nel tema della «vita angelica»?,
non differiva del tutto da quello di ogni cristiano; anzi, molti uomini spiri-
tuali dell'epoca rifiutarono consapevolmente di parlare di vita «<monastica»,
sottolineando che l'ideale perseguito dai monaci non era altro da quello
evangelico®. L'istituzionalizzazione progressiva del monachesimo condusse a
distinguere i precetti evangelici, che si imponevano a tutti, dai consigli, se-
guiti alla lettera solo dai monaci.

Numerosi fattori hanno favorito lo sviluppo del monachesimo: aumento nu-
merico dei cristiani e I'atteggiamento piit tollerante manifestato dalla chiesa
nei confronti della societa civile a partire dal IIT secolo, e soprattutto la sua
intesa con il potere dall’eta di Costantino, hanno certamente sollecitato non
pochi fedeli ad accentuare la separazione da un mondo al quale troppi cri-
stiani si accomodavano. Questo atteggiamento contestatore appare chiara-
mente presso alcuni protagonisti del movimento monastico, soprattutto nel
IV secolo; ma non rappresenta una posizione maggioritaria e non & capace,
da solo, di rendere ragione della fortuna del monachesimo. Secondo altre
ipotesi recenti, il suo successo sarebbe forse il coronamento di un’evoluzione
religiosa, avviatasi nell'eta degli antonini, nella quale scomparvero i modelli
antichi attraverso i quali gli uomini comunicavano con il divino!®. Ormai i
monaci apparivano come gli «amici di Dio», gli interlocutori diretti della di-
vinita; pertanto finirono per avere un grande potere nella societa del tempo.
Questo mutamento della mentalita religiosa spiega in parte I'impatto del fe-
nomeno monastico, ma non ¢ la sola spiegazione del suo successo. E anche
evidente che motivi di natura socio-economica hanno favorito lo sviluppo del
monachesimo: la situazione degli humiliores dell’epoca, e perfino dei curiali
delle citta, oppressi dalle tasse e dalle corvée, spinse sicuramente molti di lo-
ro a fuggire nel deserto e a cercare rifugio nei monasteri, dove erano al ripa-
ro dalla fame, dal fisco e dalle estorsioni'!.

8 Cf. S. Frank, ‘Ayyehxog Blog Begriffsanalytische und begriffsgeschichiliche Untersuchung zum
«engelgleichen Leben>» in friithem Ménchtum, Miinster, 1964,

? Alcuni preferiscono FPespressione «vita filosofica», spesso utilizzata per identificare la vita cri-
stiana. Cosi Gregorio di Nissa, che non ricorre mai al termine «vita monastica».

10 Cf. P. Brown, Genése de I'Antiquité tardive, Paris, 1983 (soprattutto il cap. IV: «Des cieux au
désert: Antoine et Pachéme», pp. 161-194). Sul tema dell'uomo divino, L. Beiler, ©EIOY ANHP.
Das Bild der «gottlichen Menschen» in Spdtantike und Friihchristentum, Wien, 1935-1936, 22 ed.
Darmstadt, 1967.

"1 Cf. AE.R. Boak, H.C. Youtie, «Flight and Oppression in Fourth-Century Egypt», Studi in ono-
redi A. Calderini e R. Paribeni, 11, Milano, 1957.



676 | Una nuova cristianita

II. LEGITTO

L’Egitto & tradizionalmente considerato come il luogo di nascita del mona-
chesimo. Molte ragioni sono all'origine di questa interpretazione, soprattutto
il grande sviluppo che il fenomeno ebbe dall'inizio del IV secolo, nelle due
forme principali - 'anacoretismo rigido o mitigato e il cenobitismo - e la ric-
chezza della letteratura monastica proveniente da questa regione.

1. L’ANACORETISMO
Origini

In Egitto il termine anacoresi, che designava la risalita dalla valle del Nilo al
deserto, intesa come fuga in luoghi solitari e inacessibili di coloro che erano
perseguitati dal fisco o dai creditori, che volevano evitare le cariche pubbli-
che o la coscrizione, fini per indicare la scelta della vita monastica'?. Del re-
sto, la biografia di Antonio, uno dei primi eremiti, scritta poco dopo la sua
morte (356-357) da Atanasio d’Alessandria, fu un vero e proprio best-seller
che diffuse dovunque il nuovo ideale e fece apparire il protagonista non solo
come un modello, ma anche come l'inziatore della vita monastica'?. In effet-
ti, Antonio non era il primo eremita dell’Egitto'*; inoltre in altre regioni, co-
me la Siria e la Palestina, ebbe imitatori quasi negli stessi anni. Ma, tra colo-
ro che adottarono questo genere di vita, Antonio fu sicuramente uno dei pitt
famosi, se il vescovo di Alessandria avverti la necessita di scrivere la sua bio-
grafia. Le Lettere pervenute sotto il suo nome, la cui autenticita sembra or-
mai sicura, ne sono una prova. Questa corrispondenza, conosciuta da tempo,
ma stranamente trascurata, impone alcune rettifiche allimmagine dei primi
monaci che la biografia di Atanasio e la tradizione successiva rappresentata
dagli Apoftegmi dei Padri hanno inteso fissare. I monaci, come confermano
anche alcuni papiri e altri testi, non erano prevalentemente contadini copti,
illetterati e ignoranti, ma spesso erano intellettuali profondamente segnati
dalla tradizione teologica alessandrina, particolarmente da quella di Origene's.
Moiti di essi, di cui & conosciuta la vita precedente, provenivano da famiglie
agiate ed ebbero la possibilita di ricevere un'educazione molto accurata. Ef-
fettivamente la Vita di Antonio non era un’opera di carattere storico; la sua fi-
nalita era quella di ogni «biografia» antica: presentare un ideale illustrando
della vita del protagonista quanto poteva servire a tale fine'¢, ordinando le vi-
cende per presentare al lettore un percorso spirituale nel quale Antonio pro-

12 {1 Henne, «Documents et travaux sur '’Anachorésis», Akten des VIII. internationalen Kongres-
ses fiir papyrologie, Wien 1955, Wien, 1956.

13 Atan., Vita di Antonio, SC 400, Paris, 1994. Tradotta quasi subito in latino, e una seconda vol-
ta dodici o quindici anni pit tardi, la Vita di Antonio fu anche tradotta in siriaco, copto, arabo,
etiopico, armeno e georgiano. L'ipotesi difesa da R. Draguet dell'anteriorita della versione siria-
ca va rifiutata; cf. L. Abramowski, «Vertritt die syrische Fassung die urspriingliche Gestalt der
Vita Antonii?», Mélanges Antoine Guillaumont, Geneve, 1988, pp. 47-56.

14 Questo non significa che si possa credere a Girolamo, che in una biografia leggendaria pre-
senta Paolo di Tebe come suo predecessore. Sul significato della Vita di Paolo, cf. A. de Vogué,
Histoire littéraire du mouvement monastique dans l'antiquité, 1, Paris, 1989, pp. 150-184.

15 g Rubenson, The Letters of St. Antony. Origenist Theology, Monastic tradition and the Making
of a Saint, Lund, 1990. Cf. anche lo studio complessivo di H. Crouzel, «Origéne, précurseur du
monachisme», Théologie de la vie monastique, Paris, 1961, pp. 15-38. )

16 K. Holl, «Die schriftstellerische Form der griechischen Heiligenlebens», Newe Jahrb. fiir das



Monachesimo orientale / 677

gredi verso la perfezione attraverso la vita eremitica. Con il racconto della vi-
ta del fondatore della tradizione anacoretica, Atanasio recuperd a favore
dellistituzione ecclesiastica un movimento nato al di fuori di essa.

I dati cronologici della Vita consentono di situare storicamente i primi svi-
luppi del fenomeno anacoretico!”. Verso il 270 Antonio, giovane contadino
agiato originario della regione d’Heracléopolis Magna (nel Medio Egitto), di-
stribui i suoi beni ai poveri alla morte dei genitori, e scelse di vivere nella so-
litudine. In un primo tempo rimase nelle vicinanze del suo villaggio, ricor-
rendo ai consigli di un eremita che viveva nei pressi; il testo sottolinea che
era questo, allora, il modo abituale di praticare 1'ascesi. Dopo circa quindici
anni, inizid a vivere in completo isolamento, nei primi tempi in una tomba
lontana dalle abitazioni, dove rimase cinque anni, poi in un fortino abban-
donato nel deserto, dove visse da recluso per vent’anni, esercitandosi nel-
l'ascesi e lottando contro i demoni. La scelta anacoretica lo spinse pii lonta-
no ancora, nel «deserto interno» della montagna vicina al Mar Rosso, dove
restd dal 312 circa, all'anno della sua morte, nel 356. Ma prima di quest’ulti-
mo esodo Antonio aveva visto affluire presso di sé, a Pispir, localita della
valle inferiore del Nilo, alcuni aspiranti alla vita solitaria di cui divenne gui-
da spirituale. Il fenomeno riprese presso il suo eremo nella montagna, come
si sarebbe ripetuto presso altri «anziani», che finirono per essere chiamati
«padri» o apas. Cosi si costituirono gruppi di anacoreti: ognuno si esercitava
nelle pratiche ascetiche in solitudine, ma i discepoli ricevevano la visita
dell'anziano, o si recavano presso di lui per ricevere i suoi consigli. Ancora
non esisteva una regola comune: ciascuno seguiva proprie norme, sotto la
direzione di un anziano che egli si era scelto, ma, come sembra, era gia dif-
fuso un particolare abito monastico.

All'inizio del IV secolo diversi gruppi di anacoreti apparivano in varie regioni
dell’Egitto. La maggior parte delle fonti relative alla loro vita risalgono al piu
tardi alla fine del TV secolo. Si tratta della Storia dei monaci dell’Egitto, rac-
conto di viaggio di alcuni monaci palestinesi (effettuato nel 394), la Storia
lausiaca di Palladio di Elenopoli (pubblicata nel 419-420), le Conferenze e le
Istituzioni di Giovanni Cassiano (scritte prima del 429) e le diverse collezioni
di Apoftegmi dei Padri — raccolte di detti e fatti dei monaci messi per iscritto
all'inizio del VI secolo. Ma esistono anche papiri risalenti ai primi insedia-
menti. I primi gruppi di asceti conosciuti sono quelli di dissidenti: all'epoca
di Pietro di Alessandria (300-311), uno esisteva nel delta del Nilo, guidato da
Ieraca di Leontopoli (condannato dal vescovo per aver difeso alcune tesi ori-
geniste)'®. Numerosi papiri informano sull’esistenza di altri gruppi intorno al
330, presso Ossirinco, Menfi e nella Tebaide, in prossimita di Alessandria. Si
tratta di monaci seguaci di Melizio, vescovo egiziano promotore di uno sci-
sma dopo la persecuzione di Diocleziano. Questi gruppi avevano gia dei
«presidenti» e degli «economi»'®. Ad Arsinoe esisteva inoltre una colonia alla
quale Antonio inidirizzé una lettera?’. Giovanni Cassiano, nel 380, si reco

klassische Altertum, 29, 1912, pp. 406-427 (Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte, 11: Das
Ostern, Tiibingen, 1928, pp. 249-269).

17 4. Dérries, «Die Vita Antonii als Geschichtsquelle», Nachrichten d. Akad., Géttingen, 1949, pp.
359-410; Wort und Stunde 1: Gesammelte Studien zur Kirchengeschichte des vierten Jahrhunderts,
Gottingen, 1966.

18 Anche annoverandolo tra gli eretici, Epifanio esprime la sua ammirazione nei suoi confronti:
Panarion 67, 1-3; 68, 1-2.

19 H.I. Bell, Jews and Christians in Egypt. The Jewish Troubles in Alexandria and the Athanasian
Controversy, London, 1924, pp. 45-99.

20 Antonio, Ep. 6; cf. Vita di Antonio, 15.



678 / Una nuova cristianita

sulla costa, nei centri di Panefisis e Diolco. I monaci di Gerusalemme riferi-
scono nella Storia dei monaci dell’Egitto sulla loro visita compiuta a Licopoli,
poi, risalendo il Nilo, ad Antinopoli, Ermopoli, Acoris, Ossirinco, Arsinoe,
Menfi, Babilonia. Ritornando per Nitria e attraverso il lago della Marerotide,
ritornarono a Diolco. In queste regioni, personaggi come Giovanni di Lico.
poli, vissuto come recluso in una grotta per 48 anni, Or, Ammone, Apollo, Pi-
tiro, Copre, Isidoro, Serapione, Dioscoro erano «i padri di numerosi fratellis.
A Pelusia, il presbitero Isidoro assicurava anche la direzione spirituale di al-
tri monaci (senza per questo essere abate di un monastero). Di lui restano
duemila lettere, scritte tra il 393 e il 423, che affrontano questioni esegetiche
e ascetiche?!,

Nitria, le Kellia, Sceti

Una regione conobbe una presenza eremitica particolarmente intensa, arti-
colata in tre localita confuse dagli storici antichi, ma che occorre distinguere
attentamente. La prima ¢ la «<montagna» di Nitria, modesta collina a quaran-
ta chilometri a sud di Alessandria, dove, tra il 320 e il 330, Ammone, origina-
rio del Delta si costrul una cella. La sua fama di santita attird ben presto
presso di lui una gran numero di discepoli (uno dei primi fu Pambo): in poco
tempo la comunita fu sovrappopolata. Cosi Ammone si trasferi a diciotto
chilometri di distanza, a Sud, verso le Kellia, o Celle, dove si stabilirono
quanti desideravano una solitudine maggiore?2. Macario I'Alessandrino vi ri-
siedette tra il 335 e il 394, Evagrio Pontico dal 382 al 399. Verso il 330 Maca-
rio il Grande si stabili nella terza, piit celebre, localita: il «grande deserto» di
Sceti, a quaranta miglia (pil di cinquanta chilometri) a sud delle Kellia, dove
rimase sessant’anni. Ordinato presbitero verso il 340, forse su consiglio di
Antonio, svolse il ruolo di padre spirituale per coloro che si riunirono intor-
no a lui. L'intera regione divenne un intenso centro di vita eremitica. Alla fi-
ne del IV secolo, secondo Palladio, Nitria contava 5.000 monaci e le Kellia
500. 11 deserto di Sceti era gia «troppo popolato» nel 356: in ogni caso anno-
verd i monaci pitt famosi per santita: fu infatti il luogo «dei monaci pill speri-
mentati», come osservo Giovanni Cassiano. Si possono distinguere inoltre al-
cune generazioni successive. Della prima, oltre al fondatore, Macario, si co-
nosce Sisoes (che lascio il deserto nel 356 per la montagna di Antonio, prima
di recarsi a Clisma) e il suo discepolo Abramo, e inoltre Isaia, Pesio, Paolo
(due almeno a Sceti). Alla seconda generazione appartennero Carione e suo
figlio Zaccaria, conosciuti solo attraverso i loro Apoftegmi, Silvano (che, do-
po aver seguito dodici discepoli, si ritird prima sul monte Sinai e in seguito
in Palestina), ma soprattutto Isidoro e il suo successore Pafnuzio (morto pri-
ma del 394)%, entrambi presbiteri. Tra i monaci della terza generazione, Gio-
vanni Colobo (vv. 339-409) fu uno dei pili noti, insieme a Mosé I'Etiope (332-
407), un tempo brigante, e Teodoro di Ferme, entrato a Sceti prima del 390,
da dove riparti nel 407. Nella generazione dei figli si trova Arsenio il Grande,
antico dignitario di Teodosio 1, arrivato a Sceti nel 394, da dove riparti nel

1 Su Isidoro, cf. A.M. Ritter, «Isidore de Péluse», DSpir 7, coll. 2093-2103.

22 Sulla localizzazione di questo sito, cf. F. Daumas, A. Guillaumont, Kellia 1, Fouilles de I'TFAO,
XVIII, Le Caire, 1969; Le Site monastique des Kellia. Recherches des années | 9817-1983 (Missione
svizzera di archeologia copta dell'Universita di Ginevra), Louvain, 1984. Sulla sua storia, H.G.E.
White, The Monasteries of the Wadi n’Natrin, New York, 1932,

23 Giovanni Cassiano rimase molto tempo presso di lui: cf. Conl. 3,1.



Monachesimo orientale / 679

434 circa, e Pomeno, morto dopo di lui, anch'egli lontano da Sceti, che si
puo considerare come colui che raccolse e trasmise 'eredita degli eremiti di
questa regione, sia tramandandola con i propri insegnamenti, sia trasmetten-
do quelli degli antichi (da qui I'ampio posto a lui riservato negli Apoftegmi:
un fatto che lascia ritenere che la redazione di questo testo sia iniziata nel
gruppo dei suoi discepoli). Tutte queste grandi figure furono a capo di grup-
pi di anacoreti, talvolta di differente importanza: alcuni avevano solo pochi
discepoli, altri pit1 di centinaia. In tutta la regione si rimase ad uno stadio di
anacoretismo mitigato: i solitari si riunivano per incontri spirituali, ma an-
che il sabato e la domenica per una doppia eucarestia e un pasto d’agape. Per
questo esistevano edifici comunitari: chiese, forni, ospizi e anche biblioteche,
senza contare i punti di approvvigionamento di acqua. Spesso in questi luo-
ghi gli eremiti incontravano le persone alle quali vendevano la loro produzio-
ne settimanale di corde o panieri?. Gli ultimi tre decenni del IV secolo rap-
presentarono l'eta d'oro di Nitria e Sceti. Una breve persecuzione compiuta
da Valente, nel 375, contro monaci fedeli all'ortodossia nicena lascid alcune
tracce, ma, intorno al 400, alcuni conflitti opposero taluni monaci che legge-
vano Origene e avversari del maestro alessandrino, provocando torbidi assai
gravi. Il vescovo Teofilo di Alessandria, minacciato dagli antropomorfiti, si
schierd contro gli origenisti costringendoli a fuggire: circa trecento monaci
lasciarono la regione per raggiungere la Palestina o Costantinopoli (tra i qua-
li i «Lunghi Fratelli» accolti da Giovanni Crisostomo). D'altra parte, nel V se-
colo, Sceti fu ripetutamente oggetto di incursioni e di razzie da parte di no-
madi - la prima, nel 407-408, una seconda verso il 434, che provocd la morte
di numerosi monaci, tra cui Mose I'Etiope. La regione fu per un certo tempo
abbandonata. Giovanni Colobo si ritird a Clisma, Arsenio sulla montagna di
Troe presso Menfi®, Teodoro a Ferme. Alla fine del VI secolo la maggior par-
te degli insediamenti monastici di Sceti furono abbandonati.

2. La vita COMUNE

Questo modo di vita semi-anacoretico conservd la sua attrattiva durante tut-
to il IV secolo e oltre. Ma molto presto comparve una nuova forma di vita de-
stinata ad avere successo: il cenobitismo, la vita comune.

Pacomio

Questa nuova forma di monachesimo si deve a Pacomio. Prima di lui alcuni
gruppi adottarono una certa organizzazione comune (come i meleziani, o al-
tri che rimasero in seguito legati a questo movimento), ma Pacomio sembra
essere stato il primo ad organizzare in modo sistematico alcune «comunita»
di monaci. Forse non ebbe la consapevolezza di introdurre una novita, ma i
suoi contemporanei compresero che stava nascendo una nuova forma di vita
monastica. Numerose sono le Vite di Pacomio che c¢i sono pervenute, in re-
censioni diverse: greche, latine, copte, siriache, arabe. Le prime furono in
lingua copta. Inoltre sono stati tramandati la regola, le lettere e i discorsi in-

24 Alcuni monaci potevano avere altre occupazioni oltre alla produzione di vimini: Evagrio eser-
gitava il mestiere di copista.
23 Si tratta di Toura in cui sono state ritrovate nel 1941 alcune opere di Origene e di Didimo.



680 / Una nuova cristianita

dirizzati ai superiori dei monasteri e il testamento spirituale del suo secondo
successore, Orsiesis.

di vita ascetica presso un anziano, un certo Palamone, si fermo a Tabennesi,
verso il 312, un villaggio abbandonato nell'alta valle del Nilo, e ben presto si
circondd di discepoli. Una vera e propria comunita (koinénia, comunione, fu

il termine impiegato per denominarla) si costitui gradualmente sotto la sua
direzione. Se 'organizzazione materiale si ispird in buona parte a quella dei

nosciamo solo attraverso la traduzione dj Girolamo, risalente al 404, un testo
corrispondente ad uno stadio di sviluppo posteriore al fondatore) divenne il
quadro giuridico che regold I'esistenza quotidiana dei «fratelli». Le pratiche
ascetiche erano presenti — Pacomio ne modero d'altronde il rigore in materia
di digiuni e di veglie — ma erano vissute in un contesto comunitario. Nel mo-

beni era totale, dato che ogni monaco affidava i propri averi al monastero e
poteva disporre solo di quanto concedeva la regola: alcuni vestiti, tra cui
I'abito monastico, costituito da una tunica senza maniche, da un cappuccio,
da una mantella sulle spalle e da una cintura. 1l lavoro manuale era organiz-
zato in funzione delle capacita di clascuno e dei bisogni della comunita. In
ogni monastero alcune «case» riunivano j fratelli a seconda dei mestieri, tre
di queste assicuravano a loro volta i servizi comuni. In una vita cosi organiz-
zata l'obbedienza al superiore aveva un valore fondamentale: Pacomio la
considera come la virtl principale del monaco.

L'afflusso dei candidati al monastero di Tabennesi costrinse il fondatore a

26 Le Vite di Pacomio, sia in copto che in greco (cf. bibliografia) vanno utilizzate con precauzio-
ne; cf. J. Vergote, «La Valeur des Vies grecques et coptes de saint Pakhémes, Orientalia Lovanen-
sta Periodica 8, 1977, pp. 175-186. Delle sue regole esistono dei frammenti copti e una traduzio-
ne latina compiuta nel 404 da Girolamo.

27 Monasteri maschili: Tabennesi, Phbou, tre monasteri presso Akhmim-Panopoli {(uno fondato
su richiesta del vescovo Ario, Taso e Tismin), Teveu-Thbeou (Diospoli), Pikhnoum, i due mona-
steri che si unirono ai Pacomiani (Schenesit-Ckenoboskion e Temuschons-Monchosis). Mona-
steri femminili: Phbou e Tismine.



Monachesimo orientale / 681

tore, erano probabilmente 600 a Phbou, da 200 a 300 negli altri monasteri.
Con il tempo divenne consideravole anche la ricchezza dell'ordine, che posse-
deva numerose terre e battelli che navigavano sul Nilo.

Sviluppi

L’espansione continud sotto i successori di Pacomio, malgrado alcuni contra-
sti legati alla sua successione. Petronio, che egli aveva gia designato, mori tre
mesi dopo di lui, ed Orsiesi lo sostitui. Ma nel 351, in seguito alla rivolta in
uno dei monasteri?, questi fu costretto a cedere il posto a Teodoro, uno dei
primi discepoli di Pacomio, che assicurd la direzione generale fino alla mor-
te, sopraggiunta nel 368, presentandosi come vicario di Orsiesi. In questo
momento il numero dei monasteri maschili era salito a dodici, mentre tre
“erano quelli femminili?®. La ricchezza dell'ordine era cresciuta ancora, come
Teodoro constatava con tristezza. Dopo di lui Orsiesi riprese per una ventina
di anni, incoraggiato da Atanasio, le funzioni di superiore (mori dopo il 386).
Non si conosce il nome dei suoi successori, ma questo non significa che lo
sviluppo dell'ordine sia cessato. Verso il 390, Teofilo di Alessandria favori
I'insediamento dei tabennesioti a Canope, sul posto dove era ubicato un tem-
pio di Serapide: questo monastero della Metanoia divenne importante per la
diffusione della regola di Pacomio in Occidente. Altri monasteri non si lega-
rono all’ordine di Pacomio, ma ne adottarono la regola, come il monastero di
Bauit fondato da Apollo (morto nel 395), discepolo di Pacomio, o il monaste-
ro bianco fondato da Bgul nei dintorni di Akhmim. In questo secondo mona-
stero, il nipote del fondatore, il celebre Scenute di Atripe (morto verso il 466),
modificod la regola pacomiana, troppo mite dal suo punto di vista, rendendola
pitl rigorosa. Scenute richiese ai monaci una promessa formale di obbedien-
za e puni quanti non rispettavano la regola con dure punizioni corporali (ri-
conobbe di aver fatto morire un monaco colpevole di un piccolo furto e di
una lieva menzogna). Quest'uomo, nonostante il suo carattere violento e col-
lerico, ebbe un grande prestigio in Egitto. Fu accanto al patriarca Cirillo nel-
la lotta contro il paganesimo e l'eresia. Le sue lettere e i suoi scritti ne fanno
inoltre un fondatore della letteratura copta®.

Come si & visto, all'inizio il monachesimo egiziano accolse anche le donne,
essenzialmente nella forma comunitaria. Se & errato ritenere che siano esisti-
ti monasteri femminili nella seconda meta del III secolo® - dato che le vergi-
ni vivevano nelle loro famiglie, come avevano fatto fino ad allora, o anche in
compagnia di un uomo che aveva scelto la vita ascetica, per quanto questa
prassi sia stata contestata’ — si & potuto perd osservare che Pacomio ne fondo
due, affidandone la direzione ad un anziano; un altro fu creato da Teodoro.

28 gj tratta del monastero di Monchosis, di cui il responsabile locale, Apollonio, cerco di ottene-
re 'autonomia, mettendo cosi in discussione 'unita dell'ordine.

29 Monasteri maschili a Hermopolis Magna e Hermonthis, monastero femminile a Vichné pres-
so Phbou.

30 5. Leipoldt, Shenute von Atripe und die Enstehung des national-agyptischen Christentums, TU
25, Leipzig, 1903.

31 Come @ stato affermato a lungo in riferimento ad Atanasio, Vita di Antonio, 3, 1, in cui la le-
zione ritenuta dai Maurini poteva suggerirlo, cf. G. Garitte, «Un Couvent de femmes au III® sié-
cle? Note sur un passage de la Vie grecque de saint Antoine», Scrinium Lovaniense. Mélanges hi-
storiques E. van Cauwenberg, Louvain, 1961, pp. 150-159.

32 Atan., Lettera alle vergini, J. Lebon, «Athanasiana Syriaca. 11. Une lettre attribuée a saint Atha-
nase d'Alexandrie», Le Muséon 41, 1928, pp. 170-188 (risalente all'incirca al 350).



682 / Una nuova cristianita

Palladio poté visitare dodici monasteri femminili ad Antinoe; la Storia dei
monaci ne ricorda un gran numero a Ossirinco®. Inoltre, ad eccezione di ca-
si particolari, di cui i testi che li riferiscono sottolineano I'eccezionalita, le
donne non vissero nel deserto in forma eremitica. Le «madri» (ammas) citate
dagli Apoftegmi vissero nella valle del Nilo o nei sobborghi di Alessandria, si-
curamente a capo di comunita vere e proprie,

Resta azzardato, malgrado le cifre offerte dagli autori dell'epoca, dare una
valutazione numerica del monachesimo egiziano. Palladio o l1a Storia dei mo-
naci d’Egitto descrivono una popolazione monastica assai rilevante: il primo

secolo e all'inizio del V, queste localita erano una tappa obbligata per i pelle-
grini dei Luoghi santi della Palestina, come Melania I'Anziana, Egeria, Paola
e Girolamo, Pemenia, Postumio e ben altri. Tra gli stranieri venutj a visitare i
monaci dell’Egitto, alcuni intrapresero il loro genere di vita una volta ritor-
nati nei paesi d’origine, provocando stupore con la loro ascesi*. I piti noti so-
no Evagrio e Arsenio a Nitria e a Sceti. Vi furono anche monaci latini nel
monastero pacomiano di Canope e altrove.

Evoluzione della spiritualita

II movimento monastico egiziano fu all'inizio profondamente influenzato
dalla tradizione origenista, che si mantenne a lungo in questo paese, cosi da
rappresentare il fondamento della teologia di Evagrio. Ii reclutamento, avve-
nuto per lo piti in un ambiente umile e ben poco culturalizzato, spiega lo svi-
luppo progressivo di una spiritualita intenzionalmente estranea ad ogni ri-

sformava colui che insegnava una gnosi, per altro cristiana e per nulla ereti-
ca, in un santo direttamente ispirato da Dio. La tradizione pacomiana e so-
prattutto gli Apoftegmi svilupparono una spiritualita che privilegiava l'auto-
rita della parola degli anziani. La lettura della letteratura non canonica, in par-
ticolare, era proibita. Cosi si spiegano i conflitti che esplosero a Nitria e a

33 Palladios, Hist. laus. 59, 1 ; Historia monach. in Aeg. 5, 6.

Su questo tema, ugualmente presente nel monachesimo siriaco, cf. A, Guillaumont, «Le Dé-
paysement comme forme d'ascése dans le monachisme ancien», Annuaire EPHE V* section, 74,
1968-1969, pp. 31-58.

33 Si puo pensare che alcuni monaci pacomiani leggessero la letteratura gnostica, anche se non
si pud provare che i manoscritti di Nag Hammadi fossero presenti nella biblioteca di un mona-
stero pacomiano, come si & ritenuto di poter affermare in passato a partire dalle copertine di al-
cuni di essi e perfino dal contenuto, cf. JJW, Barns, «Greek and Coptic Papyri from the Covers of



Monachesimo orientale / 683

condi erano pitl numerosi. Si spiega cosi I'opposizione spesso evidente tra le
due categorie. Va perd osservato che gli Apoftegmi, espressione di un monache-
simo meno intellettuale, furono redatti in lingua greca. Si tratta di una diver-
sita che consenti lo sviluppo di concezioni molto differenti della vita monastica.

Monachesimo e istituzioni ecclesiastiche

Tutti i testi tramandati sul monachesimo egiziano si premurano di sottoli-
neare il suo legame con listituzione ecclesiastica. La vocazione di Antonio,
secondo Atanasio, avvenne in chiesa, mentre il futuro santo ascoltava la let-
tura del Vangelo. Il biografo di Antonio sottolinea il suo rispetto della regola
della chiesa e il rispetto nei confronti del clero, anche quando egli & diventa-
to padre di numerosi monaci. Tuttavia lo sviluppo iniziale del monachesimo
non avvenne sotto il controllo dei vescovi e rimase indipendente per molto
tempo. I venti anni trascorsi da Antonio nella totale solitudine sembrano im-
plicare chiaramente che l'eremita, impegnato nel combattimento ascetico,
poteva fare a meno della chiesa e dei sacramenti. Numerosi testi di origine
monastica mostrano che il problema era avvertito come tale, dato che alcuni
monaci facevano apertamente affermazioni del genere. Ma queste testimo-
nianze risolvono il problema in senso ortodosso, a dimostrazione che la ge-
rarchia prese il controllo del movimento: I'asceta che pretendeva di non ave-
re bisogno dei sacramenti fu condannato*. Anche il rapporto dei monaci con
il clero & sempre piil stretto, come nel caso di Nitria, che era in stretti rap-
porti con il vescovo di Hermopolis Magna (spesso era egli stesso un monaco)
e dove si trovavano chiese con dei presbiteri. Identica era la situazione alle
Kellia e a Sceti, dove gli eremiti partecipavano ogni settimana alla celebra-
zione dell’eucarestia e numerosi anziani, dopo alcuni anni, erano ordinati
presbiteri. Nei monasteri di Pacomio si verifico lo stesso fenomeno, nono-
stante il fondatore non fosse favorevole a tali ordinazioni (la condizione cle-
ricale appariva ai suoi occhi come «il principio del desiderio di potere») e
avesse sempre rifiutato per sé questa dignita. % inutile precisare che le fonti,
quasi tutte di provenienza ortodossa, presentano i monaci come nemici delle
eresie e degli scismi, ma, come si & visto, vi furono monaci tra i sostenitori di
Melizio, e non si pud escludere che ve ne fossero anche tra i partigiani di
Ario¥. Il rapporto tra il monachesimo e I'episcopato rimase in ogni caso mol-
to stretto in Egitto, tanto che i monaci costituirono vere e proprie truppe
d’assalto per i vescovi (come nel caso di Teofilo e di Cirillo d’Alessandria).
Per questo si comprende come i vescovi furono sempre di pil scelti tra i mo-
naci.

III. LA PALESTINA E LA SIRIA

1l Sinai

Alle frontiere dell’Egitto, la penisola del Sinai (dipendente amministrativa-
mente dalla Palestina) fu anch’essa luogo di diffusione del monachesimo.

the Nag Hammadi Codices», Essays on the Nag Hammadi Texts, NHS VI, Leyde, 1975, pp. 9-17.
L'articolo & postumo: E.G. Turner, ibid., p. 18, ritiene che l'autore abbia modificato la sua ipotesi.
36 palladio, Historia lausiaca, 25, 5; 26, 2.

37 Atanasio scrisse 'Historia arianorum e il Contra Arianos indirizzandoli ai monaci.



684 / Una nuova cristianita

La Palestina

Anche in Palestina il fenomeno monastico fu in parte legato alla presenza dei
Luoghi santi. Uno dei primi monaci conosciuti, Caritone, era un pellegrino
venuto dall’Asia Minore. Verso il 330 si stabili a Faran, a venti chilometri a
nord-est di Gerusalemme nel deserto di Giuda. Il numero crescente dei disce-
poli lo costrinse a fondare tre « aure» successive nella regione® (il termine era

una delle caratteristiche originali del monachesimo palestinese nel deserto,
definitivamente stabile nell'epoca di Saba, successore dj Eutimio: i monaci
iniziavano a vivere la vita cenobitica, poi passavano al regime semi-anacoreti-
co della laura, talvolta abbandonato per periodi di solitudine totale.

Queste fondazioni, vicino a Gerusalemme ma in prossimita del deserto di
Giuda, non erano le uniche in Palestina. Nella citta santa, in particolare, si
stabilirono numerosi «monaci e vergini» (monazontes et parthenae) - per ri-
prendere un’espressione di Egeria®. Se alcuni erano indipendenti (forse da
mettere in rapporto con i «Figli del Patto» di cuj parleremo pit avanti), va
pero osservato che ben presto si riunirono in monasteri, urbani o suburbani,
pill spesso molto vicini ai Luoghi santi. Una parte importante del tempo era
dedicata alla preghiera nei santuari e all'accoglienza dei pellegrini. Numerosi
monasteri erano stati fondati da membri dell'aristocrazia. Melania I'Anziana,

3% Egeria, Itinerarium, 3, 1,4; 4,7.

Su questo monastero, cf. K. Weitzmann, The Monastery of St. Catherine at Mount Sinai. The
Icons, 1, Princeton, 1976; J. Galey, Il Sinai e il monastero di S. Caterina, Firenze, 1982.
0 Faran, Duka nel deserto di Gerico e Suka presso Betlemme. Su Caritone esiste una biografia
del VI secolo seritta da un monaco dell'Antica Laura, che fa risalire la fondazione prima della
Pace della Chiesa, ma si tratta di una informazione inverosimile. Tuttavia, le fondazioni di Cari-
tone risalgono tutte al IV secolo. cf. G. Garitte, «La Vie prémétaphrastique de S, Chariton», Bull,
de U'lnst. hist. belge de Rome, 21, 1941, pp. 5-50.
1 Cirillo di Scitopoli, Vita di Eutimio, ed. E. Schwartz, Kyrilios von Skythopolis, TU 49, 2, Leip-
zig, 1939, Cirillo fu successivamente monaco della Jaura di Eutimio e dj Saba.

Egeria, Itinerarium, 24, 1.



Monachesimo orientale / 685

divenuta vedova, lascid Roma e si stabili verso il 380 sul monte degli Ulivi,
dove fondd un monastero femminile da lei stessa diretto e un monastero ma-
schile affidato a Rufino*. Paola, originaria di un’antica e nobile famiglia ro-
mana, scelse Betlemme, dove fondd contemporaneamente, nel 386, un mo-
nastero doppio. Girolamo fu il direttore spirituale di quello maschile*. Al V
secolo risalgono altri esempi significativi. Melania la Giovane fondo nel 417
un monastero di ottanta vergini sul monte degli Ulivi, in seguito un altro,
maschile, dopo la morte del marito (432)*, nel quale si stabili, dopo il 429, il
principe georgiano Nabarnugi, divenuto Pietro d’Iberia. Questi fondo piti tar-
di un monastero presso la chiesa di Sion, prima di ritirarsi a vivere nel mo-
nastero di Maiuma presso Gaza“. Altri monasteri furono fondati presso i
Luoghi santi, nella regione di Gerico, di Betlemme o di Eleuteropoli. Epifa-
nio, futuro vescovo di Salamina, fond® verso il 340 un monastero a Besan-
duc, presso Eleuteropoli®’.

Ma il monachesimo palestinese non si sviluppd solo in rapporto ai Luoghi
santi. Nelle diverse regioni (e anche sul monte degli Ulivi) si incontravano
asceti che vivevano in celle isolate o in conventi non legati ad un santuario. A
questi asceti appartenne Ilarione che, dopo aver vissuto alcuni anni in Egitto
presso Antonio, si stabili nel 350 nella regione di Maiuma, il porto di Gaza,
dove alcuni discepoli condivisero la sua vita. Girolamo, nella biografia a lui
dedicata, lo considera come il padre del monachesimo palestinese*. Ma si
tratta di un giudizio molto approssimativo. Ilarione, comunque, € un esem-
pio significativo dei monaci palestinesi che, dopo aver vissuto in Egitto o co-
nosciuto il monachesimo egiziano, adottarono nella loro patria questa forma
di vita. Un altro esempio dei rapporti tra i due generi di vita monastica & rap-
presentato dal viaggio compiuto in Egitto nel 394 da alcuni monaci del mon-
te degli Ulivi e raccontato nella Storia dei monaci dell’Egitto.

La Siria e la Mesopotamia

In Siria e nella Mesopotamia l'origine del monachesimo presenta tratti parti-
colari. L'influenza egiziana si fece sentire nel suo sviluppo, nel V secolo in
particolare®, ma non ¢ all'origine del movimento. Questa regione, a partire
dal II secolo, aveva assistito alla nascita di movimenti encratiti piit 0 meno
ortodossi, che rifiutavano o disprezzavano il matrimonio e tenevano in gran-
de considerazione 'ascetismo. Gia prima del IV secolo nella chiesa di Persia
gli aderenti a questa pratica di vita furono denominati «Fratelli e Sorelle del
Patto», e costituirono un «ordine» di carattere fortemente ascetico. Si tratta-
va di uomini e donne che, con il battesimo, si erano votati al servizio della
chiesa. Celibi e poveri, accompagnavano la liturgia locale e assicuravano tut-
te le funzioni dei chierici di secondo rango. Tra di loro talvolta erano scelti

43 palladio, Historia lausiaca, 46, 5; Gir., Ep. 4, 2.

4 1d., Ep. 108, 14, 20; F. Cavallera, Saint Jer6me. Sa vie et son oeuvre, I, 1, Louvain, 1922, pp.
127-129.

45 Geronzio, Vita di Melania, 41, 49.

46 Giov. Rufo o di Beth Rufina, Vita di Pietro d'Iberia, ed. R. Raabe, Leipzig, 1895, pp. 30-31, 44-
45, 49 (sir.), pp. 35, 45-46, 50 (trad. fr.).

47 Soz., HE V1, 32, 2-3.

48 Gir., Vita Hlarionis, 8, 10-11.

49 T monaci della Mesopotamia considerarono a lungo il viaggio in Egitto e il soggiorno presso i
monaci di quelle localita come un elemento necessario alla loro formazione.



686 / Una nuova cristianita

propriamente detto finj per assorbire gradualmente o Per soppiantare queste
istituzioni premonastiche.

Nel corso del IV secolo si moltiplicarono in Siria eremiti e monaci che vive-
vano in comunita. Le montagne a nord e ad est dj Antiochia (I'Amanos e il

vano una vita errante, senza meta (i monaci «erranti» erano molto numerosi
in Siria e nella Mesopotamia, ma questo tipo di asceti poco controllabili su-

Sprowvisto di tetto. Tra i monaci che vivevano in questo modo vanno ricorda-
ti i dendriti, che vivevano sugli alberi, e gj stiliti®2, che sj mettevano sulla
sommita di una colonna, dotata dj una piccola piattaforma, L'iniziatore di

Za anacoretica, la sua fuga dal mondo era vivere in cima ad una colonna. Tra
1423 ¢ il 459 Simeone visse su tre colonne sempre pil in alto. Alla sua morte

0 Suj «Figli ¢ le Figlie del Patto», una buona sintes; & rappresentata da M.-J. Pierre, Introduzio-
ne a Aphraate le Sage persan. Les Exposés, |, Paris, 1988, SC 349, Pp. 98-111. Sul monachesimo
In questa regione, cf. anche A. Vosbus, History of Asceticism in the Syrian Orient, 1, pp. 177-425,

> Per un commento esauriente cf. P. Canivet, Le Monachisme syrien selon Théodoret de Cyr, Pa-
ris, 1977.

32 Sugli stiliti, of, H. Delehaye, Les Saints sylites, Bruxelles, 1923 (Subsidia Hagiographica 14); 1.
Pefia, P. Castellana, R. Fernandez, Les Stylites syriens, Milano, 1975.



Monachesimo orientale / 687

fu edificata intorno all'ultima colonna utilizzata dal santo una grande basili-
ca, che ben presto divenne una meta importante di pellegrinaggis>.

Numerosi anacoreti accolsero i discepoli che si presentavano presso di loro;
alcune comunita pilt 0 meno strutturate ne seguirono le indicazioni e la dire-
zione spirituale. Teodoreto ricorda che ne esistevano migliaia ai suoi tempi,
moltiplicatesi in Siria nella seconda meta del IV secolo. I fondatori dettavano
talvolta delle regole, quasi sempre oralmente, ma anche per iscritto (riman-
gono alcuni frammenti di queste ultime, come i canoni di Rabbula di Edes-
sa). L'organizzazione di queste comunita conobbe un certo sviluppo: con il
tempo l'agglomerato primitivo delle celle dei discepoli intorno a quella del
maestro si trasformd in un edificio unico, spesso protetto da un muro di cin-
ta. Anche Jo stile di vita fini per subire una certa evoluzione: nei primi tempi
la preghiera ebbe un posto fondamentale — nei monasteri dell'Osroene era
perpetua — e di fatto i monaci non vivevano del loro lavoro, ma della carita
pubblica. La crisi messaliana, che esaminaremo pil1 avanti, e la crescita nu-
merica dei monaci, che finirono per costituire un peso notevole per la popo-
lazione (Teodoreto parla di un convento di 400 monaci nel villaggio di Niker-
tai, di 150 in quello di Teleda), sollecitarono la rivalutazione del lavoro, con
il quale i monaci cominciarono a provvedere alla propria sussistenza.
Numerosi storici moderni®* hanno sottolineato I'importanza dell’attivita apo-
stolica dei monaci della Siria, che sembra contrastare con l'atteggiamento
dei loro fratelli egiziani. In effetti, se molti eremiti, con la predicazione (Si-
meone lo Stilita predicava dall’alto della sua colonna) convertirono i pagani,
si puod osservare che in Egitto e altrove la situazione non era diversa. Ma &
anche vero che numerose sollecitazioni in questa regione impegnavano i mo-
naci a non limitarsi alla ricerca della loro perfezione e a partecipare attiva-
mente all’evangelizzazione. Efrem di Nisibi, Giovanni Crisostomo invitavano
i monaci ad assolvere a compiti missionari; quando poi il Crisostomo diven-
ne vescovo di Costantinopoli, alcuni monaci della Siria si misero a sua dispo-
sizione per una missione in Fenicia. All'inizio del V secolo, Alessandro (che
in seguito fondd il monastero degli acemiti a Costantinopoli) prese con sé
centoquaranta monaci del monastero, che egli aveva fondato in Siria per una
missione apostolica. Anche il celebre Barsauma, noto per i suoi interventi al
concilio di Efeso del 449, svolse attivita di evangelizzazione con i suoi monaci.

IV. L’ASIA MINORE E COSTANTINOPOLI

1. L’Asia MINORE
Eustazio di Sebaste

Gli inizi del monachesimo in Asia Minore sono poco noti. Lo storico Socrate
ricorda un anacoreta sull’'Olimpo di Bitinia verso il 300, ma non esiste alcu-
na notizia per la maggior parte delle province di questa vasta regione. I primi

53 Su Simeone Stilita le fonti antiche sono rappresentate da Teodoreto di Ciro, Storia dei monaci
della Siria, SC 257, XXVI; una vita greca (Vita Simeonis auctore Antonio), una vita siriaca, cf. H.
Lietzmann, Das Leben des heiligen Symeon Stylites, TU 32,4, Leipzig, 1908. Le rovine di Qalat Si-
man sono state oggetto di numerosi studi: descrizioni in G. Tchalenko, Villages antiques de la Sy-
rie du Nord. Le massif du Bélus a I'époque romaine, Paris, 1953, I, pp. 223-276; 11, LXXI-LXXIX.
54 Cosi A. Véobus, History of Asceticism, 111, Louvain, 1988, pp. 227-278.



688 / Una nuova cristianita

documenti sull’esistenza di un importante movimento ascetico sono forniti
dai venti canoni e dalla lettera sinodale del concilio celebrato a Gangra nel
355, che riuni quattordici vescovi del nord dell’Asia Minore, che condannaro-
no gli eccessi di un certo Eustazio e dei suoi discepoli. Alla luce dj questi te-
sti, l'insegnamento di Eustazio sembra portare all'estremo il radicalismo
evangelico: la poverta totale e la castita perfetta erano richiesti a tutti i cri-
stiani e per questo I'abbandono dej congiunti, dei genitori dai parte dei figli,

to di assistere alle feste dei martiri, condanna del clero sposato, delle ric-
chezze ecclesiastiche, anche se utilizzate a scopi caritativi. I discepoli di Eu-
stazio vivevano in «fraternita» lontano dalla citta. La loro separazione era in-
terpretata dal concilio come una condanna di coloro che non adottavano

to. Basilio stesso fu suo discepolose,

Basilio di Cesarea

Ma Basilio, pur salvaguardando I'intuizione fondamentale di Eustazio, rea-

lizzo il suo ideale ascetico cercando di evitarne gli eccessi. Nel 355 si avvid
alla vita ascetica, facendosi battezzare al termine di lunghi anni di studio tra-

55 Su Eustazio e i concilio di Gangra, cf. J. Gribomont, «Le Monachisme au IV® siecle en Asie
Mineure: de Gangres au messalianismes, SP 2, 1957, pp- 400-416; art. «Eustathe de Sébastéen,
DHGE 16, 1964, coll. 26-33; «Le Monachisme au sein de 'Eglise en Syrie et en Cappadoce»,
StudMon 7, 1965, Pp. 7-24 (rist. in Saint Basile. Evangi]e et Eg[ise, 11, Abbazia di Bellefontaine,
1984),

% Si veda la mia Introduzione a Grégoire de Nysse. Vie de sainte Macrine, Paris, 1971, pp. 51-52.
Malgrado la sua condanna come pneumatomaco, Eustazio & lodato dalla storiografia ecclesiasti-
ca antica: Epifanio ricorda che molt si meravigliavano della sua vita e delle sue virtlt (Panarion,
55, 2); Sozomeno riconosceva la rettitudine morale della sua vita e lo considera come il maestro
dei monaci pi significativi.



Monachesimo orientale / 689

diffidava dei pericoli della solitudine, che poteva condurre a forme di ascesi
esasperate, di cui aveva conosciuto alcuni esempi in Siria e che non si conci-
liavano con la sua concezione greca dell'uomo considerato come essere so-
ciale. L'ideale di Basilio non era altro che I'ideale cristiano, fondato sul Nuo-
vo Testamento e sul duplice precetto della carita. 1l riferimento biblico impli-
cava il buon ordine nella chiesa, descritto nelle Lettere pastorali. Basilio era
destinato a diventare il teorico dell'ideale ascetico, un maestro riconosciuto
di cui fu confermata l'autorita con l'elezione alla sede di Cesarea di Cappado-
cia. I suoi scritti precisano i contorni del suo ideale e a poco a poco divenne-
ro delle «regole» per un'istituzione che si strutturava e si distingueva per il
suo stile di vita dal resto della comunita cristiana. Le fraternita di asceti (uo-
mini o donne) adottarono un inquadramento monastico, anche se Basilio
non utilizzd mai questo termine e sottolined fortemente I'unicita dell'ideale
cristiano. Le comunita praticavano la comunione dei beni, richiedendo a tut-
ti i membri di lavorare per sovvenire alle loro necessita e per compiere opere
di carita e accoglievano solo candidati che scegliessero la castita (ammetten-
do persone sposate solo se accettavano di separarsi). Come presso Pacomio,
I'obbedienza al superiore (proestés) assunse un’importanza fondamentale,
dato che a questi era riconosciuto il carisma del discernimento e della spie-
gazione dei precetti. D'altra parte, l'ordinamento della vita comunitaria (in
materia di preghiera, di penitenza, di lavoro, ecc.) era segnata da una certa
moderazione. Infine, un tratto caratteristico del monachesimo basiliano era
costituito dal fatto che le comunita restavano a servizio della chiesa presie-
duta dal vescovo: non a caso Basilio affido ai suoi monaci il compito di gesti-
re la citta di accoglienza dei poveri da lui fondata.

Mancano i documenti sulle comunita dell’Asia Minore che si posero alle di-
pendenze di Basilio, ma & nota la presenza di altri monaci in questa regione:
Nilo di Ancira (morto verso il 430) scrisse numerosi trattati ascetici destinati
ai monaci; a lui furono attribuiti scritti di diversa provenienza®. Marco 'ere-
mita, di cui si discutono i dati cronologici della vita (dalla fine del IV all’ini-
zio del VI secolo) e il luogo (Asia Minore o Egitto) lascid opere ascetiche
molto apprezzate dal monachesimo antico: «Vendi tutto e compra Marco»,
era uno slogan diffuso nei monasteri®. Inoltre la crisi messaliana, dopo il
380, attesta l'esistenza di numerosi monaci nelle province orientali e meri-
dionali dell’Asia Minore. Infine va ricordato che le Regole di Basilio, tradotte
in diverse lingue (Rufino ne tradusse una parte in latino) ebbero una grande
risonanza nel mondo cristiano.

2. COSTANTINOPOLI

Sugli inizi del monachesimo a Costantinopoli le tradizioni sono divergenti.
La pili antica attesta che i primi monaci della capitale si riferirono ad una
tradizione che fini per essere considerata eretica. All'origine delle prime fon-

37 Sul monachesimo basiliano, cf. D. Amand, L'Ascése monastique de saint Basile. Essai histori-
que, Maredsous, 1949. Si vedano inoltre gli articoli di J. Gribomont precedentemente citati: B.
Gain, L'Eglise de Cappadoce au IV* siécle d'aprés la correspondance de Basile de Césarée, Roma,
1985, pp. 123-162.

58 Su Nilo, cf. DSpir 11, coll. 345-354; H. Ringshausen, Zur Verfasserschaft und Chronologie der
dern Nilus Ancyranus zugeschrieben Werke, Frankfurt, 1967.

39 Stato della ricerca su Marco: O. Hesse, Marcus Eremita. Asketische und dogmatische Schriften
(Bibliothek der griechischen Literatur 19), Stuttgart, 1985.



690 / Una nuova cristianita

dazioni si incontra Macedonio, eletto vescovo nel 340, deposto come omeu-
siano nel 360, e considerato (forse a torto) come l'ispiratore degli pneumato-
machi condannati nel 381. Macedonio affido la direzione delle comunita mo-
nastiche al diacono Maratonio, anche lui convertito all’ascetismo da Eusta-
zio di Sebaste. Il monachesimo costantinopolitano delle origini ebbe i tratti
di colui che era stato condannato a Gangra: i suoi membri si opposero ad

gruppi di asceti. Cosi, per correggere 'impressione di una devianza, la tradi-
zione agiografica attribui la fondazione del primo monastero della capitale al
monaco siriano Isacco, intorno al 382¢ ma & evidente che in quest’epoca

Conosciamo un gran numero di monasteri fondati a Costantinopoli tra la fi-
ne del IV secolo e I'inizio del V: nel 448 ventitré superioris? approvarono la
deposizione di Eutiche, anche lui abate dj un monastero. Altre comunita fu-
rono fondate sulla riva orientale del Bosforo. Ipazio, intorno all'anno 400, si
stabill nel monastero dei Rufiniani presso Calcedonia, il quale divenne ben
presto un centro importante®®, Verso il 420, Alessandro, originario di un’isola
del mare Egeo, vissuto in seguito sette anni in un monastero della Siria, piu
tardi fondatore di un monastero sulla riva destra dell’Eufrate, tentd di intro-
durre a Costantinopoli un monachesimo di nuovo genere, nel quale la po-
verta era piu accentuata e il tempo dedicato alla preghiera pitt lungo (a di-
scapito del lavoro manuale). Avversato nella capitale, si ritird a Gomon, non
lontano da Rufinianes, e fonds il Primo monastero dagli acemiti (coloro che
non dormono) nel quale i monaci dedicavano notte e giorno al canto dell’uf-
ficio divino. Solo nella seconda meta del secolo gli acemiti riuscirono a stabi-
lirsi a Costantinopoli, dove il loro monastero divenne uno dei maggiori centri
di spiritualita della capitale$4.

0 cf. G. Dagron, «Les Moines et la ville», Travaux et Mémoires 4, 1970, pp. 229-276.

81 cTh XV, 3, 1-2.

62 Actes du concile de Chalcédoine, ACO 11, pp. 130-131, trad. fr. Festugiere, pp. 776-778. Non si
puo tuttavia assicurare che tutti meritassero il titolo di archimandrita ad essi attribuito da que-
sto elenco. Sulla storia dei monasteri di Costantinopoli, cf. R. Janin, La Geéographie ecclésiastique
de I'Empire byzantin, I: Le siége de Constantinople et le patriarcat oecumeénique, 3: Les églises et les
monastéres, Paris, 1953.

83 Callinico, Vita di Ipazio, ed. Bartelink, SC 177, Paris, 1971.

4 Vie d'Alexandre LAcémeéte, PO 6, 685-701; Vie ancienne de saint Marcel l'Acéméte, AB 86, 1968.



Monachesimo orientale / 691

V. IL MESSALIANISMO

1. UN MOVIMENTO CONTROVERSO

Abbiamo gia ricordato le tensioni sorte tra il monachesimo e la gerarchia ec-
clesiastica in vari ambienti. Nella seconda meta del IV secolo, inizialmente in
Mesopotamia, poi in Siria e nell’Asia Minore, si sviluppd negli ambienti asce-
tici un movimento successivamente denominato messalianismo (il termine
messalien, di origine siriaca, significa «colui che prega»), presto annoverato
tra le eresie e condannato come tale. La prima allusione a questo movimento
risale al 370: Efrem ed Epifanio ne parlano nei loro trattati eresiologici. Il
primo accusava questi «uomini di preghiera» di essere dissoluti e/o agitati,
insomma degli entusiasti (il termine siriaco & utilizzato in entrambi i sensi);
il secondo li rimproverava di allontanarsi dalle norme sociali, permettendo a
uomini e donne di vivere insieme rifiutando di lavorare (comunque Epifanio
non li accusava di deviazione dottrinale). Entrambi gli eresiologi collocavano
il movimento nella Mesopotamia e ad Antiochia%. Dopo il 380, furono ema-
nate alcune condanne ufficiali. La prima fu probabilmente comminata da un
sinodo celebrato ad Antiochia sotto la direzione del vescovo Flaviano (dopo
il 381), che si riuni non solo con i chierici della Siria, ma anche con un ve-
scovo dell’Armenia bizantina e un altro dell'Isauria, regioni dove forse erano
presenti monaci sospettati di messalianismo. Il sinodo decise di allontanare
dalla Siria e dalla Mesopotamia i religiosi accusati di aderire a questo movi-
mento. Poco dopo® un altro sinodo tenuto a Side nella Panfilia, nel quale
Anfilochio di Iconio svolse un ruolo di primo piano, condanno i messaliani:
una testimonianza del fatto che avevano trovato rifiugio in questa regione.
All'inizio del V secolo, ad ogni modo, la controversia si concentrd in Asia Mi-
nore. Il vescovo di Costantinopoli Attico (406-425) scrisse ai vescovi della
Panfilia chiedendo di allontanare i messaliani; un sinodo celebrato a Costan-
tinopoli sotto il suo successore, Sisinnio, nel 427 rinnovo la richiesta. L'anno
successivo, una legge presentata contro gli eretici li denominava «euchiti» o
«entusiasti»®’. Nel 431 il concilio di Efeso si interessd nuovamente al proble-
ma € anatemizzd i messaliani®®. Inoltre furono condannate alcune proposi-
zioni tratte da un'opera ad essi attribuita, 'Ascéticon, sicuramente costituita
da scritti dello Pseudo-Macario (da identificare probabilmente con Simeone
della Mesopotamia, attivo tra il 380-390 e il 430¢° ). Si tratta di una raccolta
di testi che ancora oggi si considerano provenienti da comunita messaliane.

2. GLI ERRORI DEI MESSALIANI

Gli errori rimproverati ai messaliani dagli eresiologi o dai sinodi erano di
due ordini: alcuni riguardavano le prospettive dottrinali, altri il loro compor-
tamento. Le dottrine riconosciute come eretiche erano le seguenti: la presen-

65 Epif., Panarion, 80; Ephrem, Contra haereses, madrasa (= discorso metrico) 22.

¢ L’anteriorita del concilio di Antiochia rispetto a quello di Side & discussa. Cf. C. Stewart,
Working the earth of the heart, Oxford, 1991, pp. 24-42.

7 CTh XVI, 5, 65.

%8 4CO1, 1,7, pp. 117-118, -

9 Cf. H. Dorries, Die Theologie des Makarios-Symeon, Géttingen, 1978. Occorre tuttavia ridimen-
sionare il messalianismo dello Pseudo-Macario. Cf. V. Deprez, Introduzione a Pseudo-Macaire,
Oeuvres spirituelles, Paris, 1980, pp. 43-46.



692 / Una nuova cristianita

za di un demone nell'anima di ogni uomo anche dopo il battesimo, che pote-
va essere allontanato solo con la preghiera; la preghiera determinava la venu-
ta dello Spirito Santo nell’anima, 'unione con lo Sposo celeste, con la conse-
guente liberazione dalle passioni e I'impassibilita nei perfetti. A partire da
queste posizioni dottrinali, i messaliani erano accusati di presentarsi come
persone ispirate da visioni e sogni, di dirsi profeti, di rifiutare il lavoro, an-
che a scopi caritativi, preferendo il sonno (durante il quale avvenivano le vi-
sioni), di rifiutare i sacramenti, la gerarchia e le istituzioni ecclesiastiche,
considerate inutili agli uomini spirituali. Infine erano accusati di spergiurare
e di dar prova di disordine nella vita sessuale, cose indifferenti ai perfetti.
Molte accuse di immoralita erano simili a quelle rivolte anche contro i disce-
poli di Eustazio ed erano chiaramente esagerazioni o casi particolari. Quan-
to alle dottrine contestate, & possibile ritrovare in esse elementi nelle opere
dello Pseudo-Macario, ma isolati dal contesto e dall'orizzonte spirituale dei
suoi scritti. Lo studio della loro terminologia sembra attestare che la crisi
messaliana sia nata dall'incontro tra due universi culturali differenti: il mo-
nachesimo di lingua siriaca e i vescovi e i teologi di lingua greca™. Lo Pseu-
do-Macario (che scrive in greco) aveva improntato al monachesimo siriaco i
suoi temi centrali, ma anche le immagini e la lingua poetica e simbolica nelle
quali si esprimeva un'esperienza spirituale intensamente vissuta. L'ambi-
guita del linguaggio, che di fatto porto talvolta a deviazioni in ambienti di
lingua greca, spiega le accuse di eresie rivolte ai messaliani.

Si deve del resto riconoscere che, se & possibile scrivere la storia della contro-
versia messaliana, non risulta facile ricostruire quella del movimento. 11 mes-
salianismo non & solo un movimento strutturato, con una guida e delle dot-
trine precise. Occorre piuttosto parlare di tendenze messaliane, che non ces-
sarono di comparire negli ambienti monastici dell'oriente cristiano. L'Egitto
stesso fu raggiunto, come dimostrano due lettere di Cirillo d’Alessandria e un
racconto degli Apoftegmi™. Vi furono anche monaci «euchiti» a Cartagine,
contro i quali Agostino scrisse un’opera sul lavoro dei monaci’?. Ma queste
tendenze presentano delle differenze tra di loro e talvolta delle divergenze,
come attesta la raccolta dello Pseudo-Macario: il suo stato attuale dimostra
che l'autore operd una revisione, esito delle discussioni avvenute negli am-
bienti in cui il testo era diffuso. Le rettifiche compiute da autori ortodossi
(come nel caso dell'autore del De instituto christiano, forse Gregorio di Nissa’)
mostrano in ogni caso la sua influenza, che non diminui nel monachesino bi-
zantino.

70 Cf. G. Quispel, Makarios, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leyde, 1967, p. 4:
R. Staats, «Messalianforschung und Ostkirchenkunde», in W. Strothmann, Makarios-Sympo-
sium tiber das Bése, Wiesbaden, 1983, p. 53; C. Stewart, Working the earth of the heart, pp. 96-
233, esamina con precisione il vocabolario (tre parole-chiave: plérophoria, peira, aisthésis) e le
metafore (mescolanza, inabitazione, riempimento) dell’esperienza spirituale in greco e in siriaco
negli scritti messaliani.

1 Cirillo d’Alessandria, Ep. 82, PG 77, col. 376; Ep. a Calosirios, PG 76, coll. 1076-1077; oppure
ed. Wickham, Oxford, 1983, pp. 218-219; Apophtegm. Patrum, Lucio, PG 65, col. 253, Silvano 5
(409).

2 Ag., De opere monachorum, BA 3, Paris, 1959, pp. 400-504; NBA.

73 W. Jaeger, Two rediscovered Works of Ancient Christian literature: Gregory of Nissa and Maca-
rius, Leyde, 1965; J. Gribomont, «Le De Instituto Christiano et le messalianisme de Grégoire de
Nysse», V, Berlin, 1962. Contro l'attribuzione a Gregorio, cf. M. Canavet, «Le De Instituto chyi-
stiano est-il de Grégoire de Nysse?», REG 82, 1969, pp. 404-423.



Monachesimo orientale / 693

V1. IL MONACHESIMO FEMMINILE

In precedenza & stata pil volte ricordata la presenza di donne nel movimento
monastico. Ma sarebbe un errore ritenere che il monachesimo femminile si
sia semplicemente conformato al modello maschile. Inizialmente non vi fu-
rono donne tra gli anacoreti, dato che la situazione della donna nella societa
dell’epoca non lo consentiva. I soli casi evocati da alcuni testi rari sono quelli
di donne che si travestirono da uomini per avviarsi alla vita monastica, o che
si ritirarono in una tale solitudine che nessuno riusci a incontrarle fino alla
loro morte; ma & difficile valutare la storicita di queste informazioni’. E no-
ta I'esistenza di recluse, in Palestina o in Siria, ma queste donne vivevano nei
pressi delle citta, talvolta assistite da inservienti’s. Anche il modo di vivere la
verginita, rimanendo nella famiglia, era ormai una consuetudine stabilita. Le
«coabitazioni sospette», come le definiva Giovanni Crisostomo, erano uno
degli abusi di questo genere di vita: donne senza famiglia, che non potevano
vivere da sole, si riunivano intorno ad un asceta, vivendo sotto lo stesso tetto
(furono cosi chiamate ouvveioaxtor, o subintroductae, termini dispregiativi, o
ayamnrai, «predilette», espressione che aveva inizialmente un fondamento bi-
blico). Il fenomeno era diffuso un po’ dovunque, in Egitto’, ad Antiochia”, a
Costantinopoli’™. Esisteva anche il caso del monachesimo familiare: madre,
figlia (o figlie) e domestiche sceglievano la verginita e trasformavano gra-
dualmente I'abitazione in un monastero. Uno degli esempi pii noti & quello
di Macrina, sorella di Basilio di Cesarea e di Gregorio di Nissa?™. Ma lo stile
di vita cenobitico era destinato ad avere pit1 succeso presso il mondo femmi-
nile: Pacomio fondd due monasteri femminili e le ammas che si incontrano
negli Apoftegmi sono certamente le «madri» superiori dei monasteri®?. Paola
e Melania I’Anziana, poco piu tardi Melania la Giovane a Gerusalemme e a
Betlemme, furono anch’esse a capo di comunita monastiche®!. Palladio e al-
tri fanno conoscere molti monasteri femminili in Oriente, ad Alessandria,
Antioe, Cesarea di Palestina, in Siria, ad Ancira, Seleucia d’Isauria, Cesarea
di Cappadocia®?. A Costantinopoli, intorno al 390, la ricca aristocratica e dia-
conessa Olimpia fondd un monastero accanto a Santa Sofia, che accolse ben
presto centocinquanta persone fra domestici, parenti e alcune amiche della
nobilta senatoria: i suoi membri furono a servizio delle attivita caritative,
ospedaliera e ospitalizia avviate da Olimpiade®:.

™ Cf. L. Regnault, La Vie quotidienne des Péres du désert en Egypte au IV® siécle, Paris, 1990, pp.
38-39.

S Teod., Hist. mon., XXIX (Marana e Cira), XXX, 1-3 (Domnina).

76 At., Ep. ad virgines, ed. J. Lebon, «Athanasiana Syriaca. II. Une lettre attribuée a saint Athana-
se d'Alexandrie», Le Muséon 41, 1928, pp. 170-188.

7 Giov. Cris., Les Cohabitations suspects, Comme observer la virginité, ed. J. Dumortier, Paris,
1955 (scritti prima del 381).

78 1 trattati di Giovanni Crisostomo citati nella nota precedente furono rielaborati nel 398, Cf. G.
Dagron, Naissance d'une capitale, Paris, 1974, p. 514, n. 2. Socrate e Sozomeno parlano ugual-
mente di monasteri «di uomini e donne» (HE 1I, 38; IV, 20).

7 Greg. di Nissa, Vie de sainte Macrine, SC 178, Paris, 1971.

80 Cosi I'amnma Sarra, vissuta sessanta anni presso il Nilo, o Sincletica, nei sobborghi di Alessan-
dria.

8 Su queste vergini romane, vissute in Oriente, cf. G. Petersen - Szemerédy, Zwischen Weltstadt
und Wiiste: Romische Asketinnen in der Spitantike, Gottingen, 1993,

82 palladio, Historia lausiaca, 59, 1; 67, 1; 70, 3; Teod., Hist. mon., XXX, 4; Egeria, Itinerarium,
23, 2; Gaudenzio di Brescia, Tractatus XVII, 15, CSEL 68, p. 144,

83 Giov. Cris., Ep. ad Olimpia, V111, 10; Vita di Olimpia, 6.



694 | Una nuova cristianita

Va inoltre sottolineato che il monachesimo femminile ebbe, talvolta, una ispi-
razione e uno sviluppo nettamente distinti dal monachesimo maschile. Il mo-
dello a cui si ispird era quello di Tecla, una vergine del I secolo che tradizioni
pitt 0 meno leggendarie presentano come una compagna di Paolo, che avreb-
be predicato e battezzato insieme a lui®. Storicamente sono accertati solo il
suo martirio (nel senso originario del termine: di testimonianza) e la scelta
della verginita®. Macrina e le sue seguaci seguirono le tracce di Tecla: come lei
scelsero la verginita e divennero come lei «maestre spirituali» per coloro che
le accampagnavano®. E chiaro tuttavia che il monachesimo femminile inte-
gro con il tempo i valori del monachesimo maschile e ne imitd lo stile di vita.

VII. CONCLUSIONE

Il monachesimo orientale, allinizio del periodo esaminato, appare ancora
molto diversificato, come rimase per lungo tempo. A pil riprese attiro 'at-
tenzione dei poteri politici o delle autorita ecclesiastiche. Per cercare di limi-
tare uno sviluppo incontrollato, il concilio di Calcedonia cercd di mettere i
monaci sotto il controllo dei vescovi. Il canone 4 richiese che nessun mona-
stero fosse fondato senza la loro autorizzazione e che i monaci fossero sotto-
messi ai responsabili delle chiese locali. Inoltre stabili che i monaci non in-
tervenissero negli affari ecclesiastici e rimanessero nei loro monasteri®’, evi-
dentemente al fine di evitare gli abusi commessi da numerosi monaci duran-
te le controversie passate, soprattutto durante i concili di Efeso del 431 e del
449. Ma il tentativo di controllare il fenomeno monastico non ebbe grandi ri-
sultati: sotto molti punti di vista il monachesimo orientale conserve un’auto-
rita morale e dottrinale non meno significativa di quella dei vescovi, insieme
ad una grande indipendenza spirituale.

84 CF. Actes de Paul et de Thécle, Acta Apostolorum Apochrypha, ed. R.A. Lipsius, M. Bonnet, Acta
Apostolorum Apocrypha, Leipzig, 1891, I, pp. 235-272; «Vie de Thecle», in Vie et Miracles de sain-
te Thécle, Bruxelles, ed. G. Dagron, 1978, pp. 167-283.

% Ricordiamo in questa sede che un gran numero di trattati sulla verginita sono stati scritti nel
IV secolo, alcuni indirizzati esplicitamente alle donne: molti trattati di Atanasio e di Giovanni
Crisostomo, un trattato di Basilio di Ancira, un altro di Gregorio di Nissa, un altro (perduto) di
Teodoreto di Ciro, senza ricordare opere pii1 brevi (omelie, lettere) sullargomento.

86 Cf. R. Albrecht, Das Leben der heiligen Makrina auf dem Hintergrund der Thekla-Traditionen.
Studien zu den Ursprilngen des weiblichen Ménchtums im 4. Jahrhundert in Kleinasien, Gottin-
gen, 1986.

87 Can. 4 di Calcedonia, COD, p. 89. Su questo canone, cf, L. Uding, «Die Kanones von Chalke-
don in ihrer Bedeutung fur Ménchtum und Klerus», in A. Grillmeier - H. Bacht, Das Konzil von
Chalkedon, 11, Wiirzburg, 1954, pp. 569-676.



Capitolo sesto

Monaci e rigoristi in Occidente
di Jacques Biarne

Gli inizi del monachesimo in Occidente sono poco noti. Sorto in ritardo ri-
spetto all'Oriente, soprattutto all’Egitto, il monachesimo ebbe uno sviluppo
relativamente lento!, in un primo momento di modeste dimensioni. L'asceti-
smo fu invece assai diffuso. I rigoristi? erano uomini e donne che intendeva-
no condurre una vita austera senza separarsi dal mondo. Tra di essi vergini e
continenti dei due sessi giunsero ad un’ascesi assai esigente. Intendiamo pro-
porre alcuni interrogativi sul monachesimo, I'ascetismo e i loro rapporti. In-
nanzitutto, che cos’2 I'ascetismo?

I. LO SVILUPPO DELL’ASCETISMO IN OCCIDENTE

1. ORIGINT

L'ascesi cristiana & sempre esistita e fa parte dell'annuncio evangelico. E
I'imitazione del Cristo ritiratosi nel deserto per digiunare. Il cristiano non va
alla ricerca di una mortificazione piit 0 meno masochista, ma di una libera-
zione dal corpo e dalle sue pulsioni piu elementari: la fame, il sonno, la ses-
sualita, per poter «pregare incessantemente». L'asceta vuole allontanarsi da
cio che costituisce la condizione umana per attendere ad una forma di vita
superiore.

Fin dalle origini della chiesa, sono esistiti uomini e donne che hanno conser-
vato la castita e praticato il digiuno e la preghiera notturna, ritirandosi all’in-
terno delle proprie case in un luogo isolato. La chiesa affidd ad essi un posto
privilegiato nel popolo cristiano e uno statuto particolare: la verginita consa-
crata era la forma pili comune, ma esisteva anche una vedovanza consacrata.
Generalmente uomini e donne continenti’ hanno adottato un genere di vita
ascetico caratterizzato dalla castita.

! Lo studio migliore & quello di R. Lorenz, «Die Anfinge des abendlindischen Moénchtums im 4n
Jahrhundert», ZKG 77, 1966. Utile anche Nuova storia della Chiesa, 2° parte, a cura di H.-1. Mar-
rou, cap. VI, pp. 318-333,

2 E preferibile 'espressione di Ch. Pietri: «zelanti»; cf. Roma christiana, (BEFAR 224), Roma,
1976.

3 J. Gribomont, Monachisme, DSp. 10, 1980, col. 1539; J. Gaudermet, L'Fglise dans UEmpire ro-
main (VI-V* siécle}, Paris, 1958, pp. 186, 206; H. Leclercq, Chasteté, DACL 3, coll. 1145-1174;
Gir., Ep. 24, 1; cf. infra.



Monaci e rigoristi in Occidente / 699

In seguito, alcuni asceti si raggrupparono per condurre una vita comunita-
ria, soprattutto le donne, per comodita e per il desiderio di reciproca assi-
stenza. Da queste premesse si & ritenuto che il monachesimo non sia stato al-
tro che un’evoluzione dell’ascetismo e che tra ascetismo e monachesimo esi-
sta soltanto una differenza di grado e non di natura.

2. PRIMI SVILUPPI

L’ascesi ebbe una grande successo in Occidente nel III secolo; soprattutto in
Africa con Tertulliano e Cipriano*, e a Roma con Novazianos il rigorismo ar-
rivo fino allo scisma dopo la persecuzione. Nel IV secolo la predicazione di
Ambrogio si indirizzd non solo ai fedeli milanesi, ma anche alle giovani di
Verona, Bologna e anche della Mauritania®, e fini per constatare, con una
certa ironia, che la sua influenza era maggiore lontano da Milano.

Attraverso il racconto di un episodio avvenuto a Verona - una vergine accu-
sata di vita scandalosa — & possibile osservare da vicino, grazie ad Ambrogio?,
questo genere di vita. Indizia era stata consacrata da Zenone, vescovo di Ve-
rona, che ne aveva benedetto i voti. La sua vita si era svolta inizialmente in
famiglia, in seguito si era trasferita a Roma, presso Marcellina, sorella di
Ambrogio. Infine aveva fatto ritorno a Verona in una casa che condivideva
con la sorella e il cognato. In seguito ad alcune difficolta la casa era stata se-
parata in due parti da un muro. Indizia aveva condotto una vita di pieta, ri-
cevendo la visita di matrone e di presbiteri, e rifiutando di restituire le visite
per non compromettere il regime di austerita che si era imposto. Questo at-
teggiamento aveva finito per provocare delle gelosie e dei pettegolezzi e infi-
D€ un vero e proprio intrigo: il vescovo Siagrio, successore di Zenone, si
trovo in difficolta al punto che lo stesso Ambrogio fu costretto ad intervenire
per proclamare, al termine di una rapida inchiesta, 'innocenza della donna.
La vicenda mostra le difficolta della vita in solitudine. Indizia poté condurre
una vita indipendente, possedeva dei beni e era assistita da una dama di
compagnia, Paterna, e dalla nutrice.

3.A Roma

Girolamo offre alcune informazioni analoghe per Roma, dove rimase tra il
382 e il 385, soprattutto nella Lettera 22 ad Eustochio, che rappresenta un
Vero € proprio trattato sulla verginita consacrata’. Le donne di cui parla ap-
partenevano all’aristocrazia: vivevano poveramente, si vestivano senza osten-
tazione e si ritiravano in una camera della loro casa, come Lea, appartenente
all'ordine delle vedove. Asella, avviata dai genitori alla verginita consacrata®,

4 H. Leclercq, Monachisme, DACL 11, coll. 1781-1790; R. Metz, La Consécration des Vierges de
I'Eglise romaine, étude de la liturgie, Paris, 1954, pp. 49 ss.

SR. Lorenz, «Dje Anfinge», p. 4, n. 4.

¢ Ambr., De virginibus, 1, 60, ed. O. Faller, Florilegium Patristicum 31, 1933,

T1d., Ep. 5, ed. O. Faller, CSEL 82, 2, Wien, 1982. Sull'intera questione, Lenain de Tillemont,
Meémoires pour servir a Uhistoire ecclésiastique des six premiers siécles, 16 voll., Paris, 1698-1712,
10, pp. 280-285.

8 Gir., Ep. 22, 13, ed. J. Labourt, CUF, 1, Paris, 1949, pp. 122-123. Cf. P. Antin, Essai sur saint
Jerome, Paris, 1951, p. 84.

® Ep. 24 (autunno 384), ibid., 11, 1951.



700 / Una nuova cristianita

visse da reclusa nella propria stanza, dormendo in terra e vestendo una tuni-
ca di lana grezza. Digiunava, pregava, lavorava con le proprie mani e usciva
di casa solo per recarsi a pregare sulle tombe dei martiri.

Si puo intravedere l'inizio di una vita comune di queste donne, quasi sempre
allinterno delle famiglie: Marcella visse con la madre in un palazzo sul-
I'’Aventino; successivamente si uni ad esse Principia. Marcellina, sorella di
Ambrogio, visse a Roma con sua madre e una compagna. Piu tardi accolse
per un certo tempo Indizia, di cui abbiamo gia parlato. Paola sotto la dire-
zione di Girolamo, Proba in corrispondenza con Agostino, si comportarono
allo stesso modo. Ma questa specie di vita comune non basta a definire una
vita propriamente monastica, né permette di considerare il luogo in cui si
svolgeva come un monastero.

Anche alcuni uomini conducevano una vita ascetica: Pammachio, senatore
romano, si avio all'ascetismo dopo la morte della moglie e condusse un ge-
nere di vita ascetico continuando a svolgere le sue funzioni. All'indomani
della morte della moglie aiuto i poveri di Roma e organizzo un’attivita assi-
stenziale fondando uno xenodochium a Porto. Si awio inoltre alla vita di pre-
ghiera studiando la Scrittura, per questo si rivolse a Girolamo. Cristiano ze-
lante, sedeva in senato vestendo un abito di lana grezza'®, Il caso di Piniano &
differente. Sposato con Melania la Giovane, accettd di vivere in castita alcuni
anni dopo la nascita dei figli. Piniano doné una parte dei suoi beni ai poveri,
si recava a pregare sulle tombe dei martiri e condusse con la moglie una vita
di preghiera e di ascesi.

Sembra che si sia verificata una certa infatuazione da parte della comunita
cristiana per questo genere di vita, al punto da determinare delle imitazioni
superficiali o addirittura delle falsificazioni che Girolamo attaccava con for-
za: cristiane che fingevano di abbandonare la vita mondana, asceti che ap-
profittavano del rispetto e della carita dei cristiani, falsi bigotti che tentavano
di introdursi tra gli aristocratici della comunita romana.

Le vergini compaiono nelle iscrizioni funebri, nelle quali si possono trovare
espressioni come virgo sacra Deo, virgo sacrata o devota, ancilla Dei, relativa-
mente numerose a Roma, dove Ch. Pietri ne ha individuate una ventina!!, re-
lativamente al periodo che va dal 311 al 440,

4. L’ESEMPIO DI ROUEN

Lascetismo si diffuse dovunque nel mondo romano: le sue tracce si ritrova-
no in tutti i paesi. Al riguardo il caso di Rouen, attestato alla fine del IV seco-
lo dal De laude sanctorum del vescovo della citta Vittricio'?, puo essere signi-
ficativo. Vittricio descrive la folla che assisteva all'arrivo delle reliquie dei
santi nella citta: dopo i chierici, i monaci e i fanciulli c’erano le vergini, le
continenti ¢ le vedove. Il vescovo insiste sul carattere proprio di ciascuna ca-
tegoria, le difficolta incontrate dalle vergini e dalle vedove. Inoltre distingue
quelle che avevano perduto lo sposo da coloro che si erano separate di comu-
ne accordo. Tutte erano caste, vestite semplicemente e incaricate di animare
le notti di preghiera della comunita.

10 pietri, Roma christiana, 1, p. 640.

11 1d., «Appendice prosopographique a la Roma christiana (311-440)», (MEFRA 89), Roma, 1977,
. 371-415.

PP Vittricio di Rouen, De laude sanctorum 2, 3, ed. R, Herval (Etudes normandes), Paris, 1963,



Monaci e rigoristi in Occidente / 701

5. LA LEGISLAZIONE

La Vita Constantini di Eusebio di Cesarea attesta che gli asceti erano ufficial-
mente riconosciuti. Secondo questo documento, Costantino avrebbe modifi-
cato le leggi per non penalizzare il celibato volontario degli asceti cristiani'’.
Costantino ebbe il pi1 grande rispetto delle donne che facevano voto di vergi-
nita'*, Costanzo promulgd nel 354 una legge per proteggerle’s. Girolamo,
parlando di ordines castitatis'® per le vergini e le vedove, dimostra che la
chiesa aveva riconosciuto ad esse uno statuto giuridico particolare. Le vergi-
ni dovevano testimoniare un ideale di spiritualita, come anche le vedove, che
erano associate in modo particolare alla missione cristiana'’. Ma nessuno dei
due ordini svolgeva funzioni liturgiche.

La decretale Ad Gallos, probabilmente la piul antica decretale romana, attri-
buita a papa Damaso'® (366-386), stabili una vera e propria giurisprudenza
per le vergini che non avevano rispettato i loro voti. La vergine che aveva ri-
cevuto il velo, virgo velata, era assimilata ad una donna sposata, e dunque era
colpevole di adulterio. Al contrario, la vergine non ancora consacrata non ri-
spettava una promessa simile al fidanzamento. Le penitenze non erano men-
zionate nella decretale ¢ comparvero pit tardi, con Siricio e Innocenzo, suc-
cessori di Damaso, ma erano gravi. Alcune analoghe disposizioni, talvolta
pit leggere, si trovano nei concili regionali della stessa epoca (ad esempio, il
canone 2 del concilio di Valenza del 37419).

L’ascetismo appare come un’organizzazione ufficiale, una tendenza rigorista
delle comunita cristiane contro il rilassamento dei costumi reale o supposto. I
cristiani zelanti formavano spesso un gruppo di pressione, un movimento di
opposizione quando riprendevano delle tendenze disciplinari gia condannate
dalla chiesa. E il caso dei gruppi di novaziani e di partigiani di Lucifero di Ca-
gliari. In effetti, queste tendenze furono ben presto emarginate e non impedi-
rono all’ascetismo di svilupparsi e di preparare il terreno al monachesimo.

6. ASCETISMO E MONACHESIMO

Il monachesimo fu, nel IV secolo, 'avvenimento spirituale pili importante
nella vita della chiesa, in Occidente come in Oriente, per quanto lo storico
delle sue origini si trovi di fronte a numerosi problemi. Innanzitutto, cosa si
intende per monachesimo? Se & relativamente facile comprendere chi sia il
monaco cristiano — un fedele che prende il Vangelo sul serio applicandolo al-
la lettera - & molto piu difficile proporre una definizione precisa del mona-
chesimo, dato che & sempre delicato delimitare un fenomeno spirituale?.

Nel Medioevo il diritto canonico defini come religiosi coloro che hanno pro-
nunciato i voti. Ma nel IV secolo non esistevano i voti e il diritto canonico
era ancora in formazione?'. Comunque esisteva la professione monastica e

13 Eus., Vita Constantini, 4, 26.
14 1bid., 4, 28.
15CTh 9, 25, 1 (22 agosto 354, indirizzata al prefetto della Citta, Orfitus).
’6 Ep 24,p. 11.
7 Pietri, Roma christiana, pp. 120-121.
'8 Ibid., pp. 746-768.
‘9 Conctlza Galliae, CCSL 148, Turnhout, 1963.
0 Pietri, Roma christiana, p. 641.
21 Cf., ad esempio, M. Pacaut, Les Ordres monastiques et religioux au Moyen Age, Paris, 1970, p.
3 Gaudemet L'Eglise dans l'Empire, p. 201.



702 / Una nuova cristianita

ad essa era congiunto un impegno irreversibile?. Infine, la vita monastica si
svolse secondo regole precise fin dalle origini.

L’ascetismo fa parte della vita monastica, ma i monaci non sono solo asceti.
H.-I. Marrou osserva?: «Se la verginita consacrata risale alle origini del cri-
stianesimo, il monachesimo & un'’istituzione originale che non va confusa
con Ja precedente», e aggiunge che non bisogna ridurre I'una all'altro. Occor-
re allora stabilire una distinzione tra le due categorie, per quanto sia difficile
distinguere nei testi un monaco da un asceta.

La forma di vita non rappresenta un criterio, dato che la vita ascetica, consa-
crata a Dio, ¢ individuale, ma pué assumere forme collettive; la vita monasti-
ca ¢ inoltre pilt complessa, poiché si €onoscono anacoreti, eremiti e monaci
che vivono in gruppo di due o di tre*, e cenobiti, uomini o donne, organizza-
ti in comunitd numerose.

Se l'osservazione delle forme di vita non permette di distinguere i monaci da-
gli asceti, il vocabolario & ugualmente incerto. Monachos, monachus, mona-
co, da monos, solo, & un termine ambivalente, poiché pud significare sia
unita che solitudine?. In effetti, la parola & impiegata per indicare la conver-
sione alla vita perfetta e per designare un monaco o un asceta. Tuttavia lo
stato del monaco appariva chiaramente ai contemporanei. Occorre almeno
provare a definire i suoi caratteri originali al fine di stabilire se tra monacj
ed asceti esistesse una differenza di grado o piuttosto di natura2®,

II. LE FONTI DEL MONACHESIMO OCCIDENTALE 1

1. FONTI TRADIZIONALI

cio Severo, autore della Vitg Martini, ma anche dei Dialoghi e delle Lettere,
semza dimenticare la Cronaca. Infine sono particolarmente importanti i testi
giuridici, emanati dai pontefici e daj concili, e le prescrizioni riportate nel
Codice teodosiano.

22 Cassiano, Inst. 1V, 32-41. Nel discorso di ammissione dell’abate Pafnuzio figura ripetutamente
la parola professio (ad esempio 1V, 36, 2).

Marrou, Nuova storia della Chiesa, p. 318.
24 Gribomont, Monachisme, col. 1543,
%5 1bid., ¢oll. 1547-1551: studio completo della parole e del suo significato di P. Miquel. A. Guil-
laumont, «Monachisme et éthique judéochrétienne», RSR 60, 1972, pp. 199-218, ripreso in «Aux
origines de monachisme chrétien», Sp.Or. 30, Bellefontaine, 1979. Fr.-E. Morard, «Monachos,
moine. Histoire de terme grec jusquau IV® sidcle. Influences bibliques et gnostiques», FZPh.Th.,
20, 1973.
26 1. Fontaine, «L'Ascétisme chrétien dans la littérature gallo-romaine d'Hilaire a Cassien», Atti
del Colloguio sul tema la Gallia romana, 1971, Accad. dei Lincei, Roma, 1973, parla esplicita-
mente a p. 90 di una differenza di grado.



Monaci e rigoristi in Occidente / 703

2. LE REGOLE

Un secondo gruppo di fonti conosciute da tempo ¢ stato studiato a fondo re-
centemente. Si tratta delle regole monastiche, che si diffondono in Occidente
all'inizio del V secolo: le prime sono traduzioni (Regola di Basilio, di Paco-
mio); la prima regola in lingua latina & quella di Agostino. Alla meta del V se-
colo compaiono le Regole dei Santi Padri: |a Regola dei IV Padri, seguita dalla
{I Regola dei Padri. La 1l Regola dei Padri e la Regola di Macario, comparse
pil tardi, completano questo gruppo di testi. Una vera e propria fioritura di
questo genere di opere si verifica nel VI secolo, quando si diffonde la Regola
di san Benedetto. Nel IX si contano una trentina di testi normativi, quando
Benedetto di Aniane, diffusore della Regola di san Benedetto, raccoglie tutti
questi testi in una migliore versione. Il biografo di Benedetto di Aniane inti-
tola quest'opera Liber ex regulis, il Libro delle regole.

3. L’APPORTO DELLE FONTI

La raccolta di Benedetto di Aniane mostra che occorre distinguere due perio-
di nella storia del monachesimo antico, Prima del monachesimo regolare,
comparso nel V secolo, @ esistito un monachesimo molto differente, sponta-
neo, caratterizzato dalla fiducia nello Spirito Santo. Per questo in Oriente il
monachesimo fu definito «pneumaticos, allusione al soffio dello Spirito a cui
il monaco si abbandonava. Anche in Occidente si & sviluppata una forma di
vita monastica di questo genere, per le stesse ragioni storiche.

Le regole monastiche offrono preziose indicazioni sulla natura del monache-
simo globalmente considerato, mostrando la presenza di tre connotati, all’ori-
gine dei voti monastici del Medio Evo, che non avevano ancora una configu-
razione giuridica: poverta, castit3, obbedienza. Le regole mettevano 'accento
sulla rottura con il mondo compiuta dal monaco e sull'obbedienza: due temi
essenziali della vita monastica. Il secondo connotato, I'ascesi, di cui la castita
era l'aspetto pil evidente, non & ricordato dalle regole, in quanto rappresenta-
va un fatto scontato. Il monaco era un asceta che si era separato dal mondo
ed aveva rinunciato alla sua liberta. 1l rifiuto del mondo, il contemptus mumn-
di®®, prima di avere un valore negativo, prese la forma dell'allontanamento,
dell'abbandono della famiglia e della vita sociale con tutti i vantaggi che ne
potevano derivare. Gli autori antichi lo definivano peregrinatio, termine che
non significava ancora «pellegrinaggio», ma «viaggio lontano dalla propria ca-
sa»¥. Questa parola poteva anche significare «soggiorno all’esteros, quasi un
sinonimo di «esilio».

Peregrinatio & I'equivalente del greco xeniteia, cambiamento di paese®, ma va
osservato che questo vocabolo & originale e che il termine peregrinatio, da
per-agrare, ha un connotato agrario che il vocabolo greco non possiede. Si

27 Al riguardo si veda la bibliografia alle pp. 715ss.

% J.-Cl. Guy, «La Place du contemptus mundi dans le monachisme ancien», RAM 41, 1965, pp.
237-249.

2% A, Solignac, Pélerinage, D.Sp. 12, 1984, coll. 89 ss.; E. Lanne, Peregrinatio, DIP 6, 1980, coll.
1424-1432,

30 «La Xeniteia @ la condizione dello straniero, un complemento naturale della rinuncian: A.
Guillaumont, «Le Dépaysement comme forme d’ascése dans le monachisme ancien», Annuaire
des Hautes Etudes 76, 1968. Testo ripreso in Aux origines du monachisme chrétien, Spiritualité
Orientale 30, Bellefontaine, 1979, p. 224,



704 / Una nuova cristianita

tratta probabilmente di una creazione latina che corrisponde alla mentalita
occidentale e compare nella maggior parte dei testi di quest'epoca.

Questa idea, che sta a fondamento del monachesimo, ha vari riferimenti bi-
blici, evocando la partenza di Abramo (Gn 12,1), ma anche I'Esilio e 'Esodo
e, in generale, il cammino nel deserto del popolo d’Israele. E questo il senso
del termine peregrinus, che significa straniero domiciliato, abitante precario
senza diritto. Si ritrova pertanto la nozione cara ai primi cristiani, che si de-
finivano stranieri nella loro patria, in quanto appartenenti ad un’altra citta,
sdradicati, emigrati in attesa della terra promessa, il Regno dei Cieli. L'es-
senza della vita monastica non era dunque una posizione dottrinale, ma un
movimento, la risposta ad un appello rivolto a tutti i cristiani. Il testo evan-
gelico piil citato nella letteratura monastica & la parabola del giovane ricco,
che del resto era all'origine della vocazione di Antonio: «Se vuoi essere per-
fetto, va’, vendi tutto cid che hai, e donalo ai poveri, poi vieni e seguimi e
avrai un tesoro in cielo» (Mt 19,21).

II1. IL MONACHESIMO IN OCCIDENTE NEL IV SECOLO

1. LE TESTIMONIANZE PIU ANTICHE IN ITALIA

Le tracce piu antiche del monachesimo in Italia risalgono ad Eusebio di Ver-
celli. Girolamo ricorda che questo personaggio di origine sarda si trasferi a
Roma dove divenne lettore prima di essere nominato vescovo di Vercelli,
citta nella quale non era conosciuto®'. La sua elezione episcopale, posteriore
al 343 (Eusebio non figura tra i partecipanti al concilio di Sardica), avvenne
probabilmente prima del 353, epoca in cui preparo attivamente il concilio di
Milano (355), forse verso il 350. A causa dell’'opposizione nei confronti degli
ariani durante il concilio, fu esiliato dall'imperatore nel 355 e fece ritorno so-
lo nel 361. Mori verso il 370 o il 37132,

Da una lettera di Ambrogio scritta nel 3963 e da un sermone di autore sco-
nosciuto®, sappiamo che Eusebio fu «il primo in Occidente» ad aver intro-
dotto a Vercelli la vita monastica, da lui definita «vita degli angeli», per i
chierici del suo presbyterium3. Costoro erano impegnati al digiuno e alla ca-
stita, alla preghiera, alla lettura e al lavoro manuale. Riposavano in un dor-
mitorio, «come in Oriente»’, e cantavano l'ufficio in coro, notte e giorno, in-
torno al vescovo. Il monastero era in citta, forse nella domus ecclesiae accan-
to alla chiesa.

Ambrogio aggiunge nella sua lettera che Eusebio aveva resistito alle sofferen-
ze dell'esilio grazie alla dura vita precedentemente vissuta¥’. Sarebbe quindi
opportuno fissare l'inizio di questa esperienza ascetica prima del 355. Ma la
vocazione monastica di Eusebio risaliva all'eta giovanile. Ambrogio scrive in-

31 Gir., De viris illustribus, 96.

32 €. de Clercq, Eusébe de Verceil, DHGE 15, 1963, coll. 1477-1483.

33 Ambr., Ep. 63, 2, CSEL 82, 2, Wien, 1982.

34 Sermo 56; a lungo attribuito 2 Massimo di Torino; diversamente A. Mutzenbecher, CCSL 23,

?. 25.

35 Sermo 56, 3 e 4.

36 Ibid.: «Ut si videres monasterii lectulos, instar orientalis propositi judicares».
37 Ambr., Ep. 63, 71.



Monaci e rigoristi in Occidente / 705

fatti che egli «lascio la sua terra e i suoi parenti preferendo la peregrinatio ad
una serena vita familiare»3,

2. LE TESTIMONIANZE PIU ANTICHE IN GALLIA

Quasi nello stesso periodo, in Gallia, Martino abbandond l'esercito romano
sul Reno, dopo venticinque anni di servizio militare, e si reco a Poitiers, dove
si mise sotto la direzione dj Tlario®, che, prima di essere esiliato nel 356, gl
conferi il grado di esorcista. Martino parti allora alla volta della Pannonia,

.

il suo maestro e si fermo in un eremitaggio a Ligugé®, ad alcuni chilometri
dalla citta, attirando dej discepoli in un monastero che doveva somigliare ad
una laura orientale. Questa fondazione, la prima conosciuta in Gallia, risale
probabilmente al 360.

Sotto l'attuale chiesa abbaziale, un piccolo edificio absidato, si trova forse
loratorio del monastero visitato, due secoli dopo, da Gregorio di Tours#,
quando una comunita vi celebraya il culto di Martino. La navata, di 15 metri
per 5, utilizzava un basamento o una cisterna appartenente ad un complesso
gallo-romano, assai maestoso, probabilmente una villa®, L'epoca della fon-
dazione & incerta. Nulla prova che si trattasse della «lauray» fondata da Martino,
di cui non conosciamo le vicende dopo la sua elezione a vescovo di Tours.
Sono queste le prime testimonianze di vita monastica in Occidente, limitate
all'Ttalia settentrionale prima del 355, forse nel 350, e alla Gallia, a partire
dal 360. Non si hanno informazioni relative ad altre regioni nella stessa epo-
€a, compresa Roma: una circostanza sorprendente. In Africa, si puo fare rife-
rimento alla testimonianza della Passione di Tipasio di Tigava®, un soldato
morto martire nel 298, che avrebbe adottato una pratica di vita monastica;
ma il testo, su questo punto, ¢ un’aggiunta tardiva,

38 Ibid., 63, 68: «Illos secutus Eusebius sanctus exivit de ferra sua, et de cognatione sua, et dome-
stico otio peregrinationem praetulit».

J. Fontaine, «Vérité et fiction dans la chronologie de Ia Vita Martini», Atti del colloguio sul te-
ma la Gallia romana, Roma, 1973, pp. 87-114: H. Delehaye, «Saint Martin et Sulpice Sévere», AB
38, 1920, pp. 5-136; Soprattutto II, cronologia pp. 19-33; C, Jullian, «Notes gallo-romaine», REA
12, 1910; 24, 1922; 25,1923; CJ. Stancliffe, St. Martin and his Hagiographer, Oxford, 1983,

40 Sulp. Sev., Vita S. Martini, SC 133-135, Paris, 1967-69,
*! Greg. di Tours, De virtutibus sancti Martini, IV, 30,
42 J. Coquet, L'Intérét des fouilles de Ligugé, Sociétés des amis du Viex-Ligugé, 1978,

Passio sancti Typasii veterani, AB 9, 1890, pp. 116-123. Tigava si trova nella Mauretania Cesa-
riana, attualmente el Kherba, nella valle del Chelif (Algeria).

“1. Pietri, La Ville de Tours du IV® au Ve siécle, naissance d'une cité chrétienne (EFR 63), Roma,
1983.



706 / Una nuova cristianita

ampiamente®. I monaci vivevano isolati in capanne o grotte scavate lungo
una rupe scoscesa. Si riunivano per pregare insieme in un oratorio e prende-
re i pasti quotidiani dopo la fine del digiuno®. Si trattava dunque di una vita
semi-anacoretica. Un recinto circondava il monastero?”. Un fratello piu gio-
vane, Chiaro, aveva disposto la sua cella «non lontano dal monastero episco-
pale»*. Quando inizid ad attirare dei discepoli, Sulpicio parla di nuovo di
monasterium per questo secondo gruppo. E nota la diffusione di questo ge-
nere di monachesimo e la sua vitalita, ma anche il suo aspetto anarchico,
I'interdizione del lavoro manuale e di ogni attivita, tale da assicurare al mo-
nastero la sua autonomia. A Marmoutier non esisteva una Regola®. Intorno
ad un abate carismatico si conduceva un’aristocratica vita di pieta. Ma que-
sta esperienza durd poco tempo: alcuni anni dopo la morte di Martino (397),
la comunita sembra essere scomparsa®. Solo piu tardi questo luogo fu nuo-
vamente occupato.

Il monachesimo si sviluppd anche nell'ltalia settentrionale. Agostino osserva
che «a Milano fuori le mura esisteva un monastero pieno di fratelli sotto la
direzione di Ambrogio»*!. Quest’ultimo alludeva a due monaci che, sotto I'in-
fluenza di Gioviniano, avevano abbandonato questo monastero dopo avervi
vissuto®2. Ambrogio ricordava anche un convento femminile a Bologna, che
contava venti vergini, e un altro a Verona®. Alcuni eremiti si erano stabiliti
sulla costa ligure, tra cui I'amico di Girolamo, Bonoso™. Altri monaci si trova-
vano nelle isole della Capraia e della Gorgona®s e forse nelle Baleari®. Girola-
mo ricorda anche un monastero ad Aquileia che riuniva i chierici del presbi-
terio del vescovo Valeriano®’, e una comunita femminile ad Emona (Lu-
biana)®,

A Roma, risaliva forse a quest'epoca la fondazione da parte di Costantina, fi-
glia di Costantino, del monastero di Santa Agnese*®. Ma l'unico documento
che attesta questo fatto & tardivo® e non risulta affidabile’!, Le testimonianze
di Girolamo appena ricordate riguardano asceti, non monaci. Comunque,
sembra che si sia verificata una trasformazione all'inizio del V secolo. Un ca-
so evidente ¢ quello di Asella, che Palladio, vescovo orientale di passaggio a
Roma, ricorda di avervi incontrato, verso il 405, in un monastero®?, Girola-
mo, delineando un quadro dei monaci dell’Egitto, distingue tre specie di mo-

%5 Sulp. Sev., Vita Martini, 10, 4-5, pp. 274-275.
46 1bid., 10, 6-8.
4714., Dial., 111, 14: Ad pseudo forum monasterii, cit. in L. Pietri, La Ville de Tours, p. 423, n. 375.
%8 Sulp. Sev., Vita Martini, 23, 2, pp. 302-303.
42 Diversamente da quanto ritiene Fontaine, Vie de Saint Martin, p. 688: «una sorta di regola».
SO L. Pietri, La Ville de Tours, pp. 107-108.
3! Ag., Confessiones, V111, 6, (15).
32 Ambr., Ep. 63.
>31d., De virginibus, 1, 60 (Florilegium Patristicum 31), Paris, 1933.
54 Gir., Ep. 3, 4, pp. 13-14; Ambr., Hexaemeron 3,5(23), PL 14, col. 123.
55 Rutilio, De reditu suo, vv. 439-452; 514-526, Paris, 1933, pp. 23-24.
%6 A. Mandouze, Saint Augustin, laventure de la raison et de la grdce, Paris, 1968, p. 240, n. 2.
57 Gir., Cron. ad a. 374, p. 76.
38 Cf. Gir., Ep. 11, Ad virgines de Haemona.
%% Ph. Schmitz, La Premiére Communauté de vierges a Rome, RB 38, 1926, pp. 189-191; Metz, La
Consécration, pp. 81 ss.; Ferrari, Early roman Monasteries, Roma, 1957, pp. 27 ss.; H. Leclercq,
Rome, DACL 14, col. 2599: stabilisce 'epoca della fondazione nel periodo della vedovanza di Co-
stantina, tra il 337 e la sua partenza per Sirmio nel 350.
60 AASS Jan. 11, coll. 715-718; DACL 1, coll. 912-913.
Pietri, Roma christiana, p. 121.
62 Palladios, Historia lausiaca 41, 4.



Monaci e rigoristi in Occidente / 707

naci, di cui una, del tutto «detestabile», quella dei remnuoth — semi-anacoreti
che vivevano a loro modo -, era presente, aggiunge, «nella nostra provincia
(...) sola, o almeno in misura preponderante»¢3,

La testimonianza di Agostino conferma questa asserzione. Nel De moribus
ecclesiae, scritto nel 387-388, ricorda di aver conosciuto a Roma numerosi in-
sediamenti monastici®, cenobia in cui gli uomini lavoravano, digiunavano,
sotto la direzione di maestri sperimentati e abitavano insieme «vivendo in
carita, santita e liberta». Agostino descrive anche alcuni monasteri femminili
sotto la guida di donne di eta avanzata e di provata esperienza.

Per I'Ttalia peninsulare conosciamo solo due localita attraverso due precise
testimonianze. Rufino, nella prefazione alla Regola di Basilio®, che tradusse
poco dopo il 397¢, ricorda il monastero di Pinetum, lungo la costa, non lon-
tano da Roma, in una localita non esattamente individuabile®’.

A Nola, in Campania, si stabili nel 394 un grande signore dell’Aquitania®s,
convertitosi alla vita monastica insieme alla moglie Terasia: Paolino di Bor-
deaux, che divenne Paolino di Nola. Nei pressi della tomba di San Felice, un
martire sconosciuto, fondd una comunita di semi-anacoreti. Nonostante la
presenza attiva di Terasia, non si hanno notizie di una comunita femminile
parallela a quella maschile, per quanto siano state ritrovate delle iscrizioni
funerarie di virgines sacrae®. Alla fine della vita Paolino divenne vescovo e
fini per trovarsi insieme a tutti quei vescovi dell'Occidente che avevano diret-
to una comunita: Eusebio, Ambrogio, Martino, Agostino.

Una testimonianza riferita da Agostino riguarda Treviri. In questa residenza
imperiale alcuni funzionari dell’entourage di Graziano incontrarono, duran-
te una passeggiata, «nei giardini contigui al muro della cittd», alcuni eremiti
che vivevano in una capanna. Entrati, trovarono il manoscritto della Vita di
Antonio™, che Atanasio aveva redatto poco dopo la morte del santo, nel 356.
L'opera fu tradotta in latino, la prima volta molto rapidamente, forse nel
360. L'episodio avvenne dunque tra questa data e il 381, quando Graziano si
stabili definitivamente a Milano.

La presenza di monaci a Rouen ¢ attestata dal De laude sanctorum, un di-
scorso del vescovo Vittricio, gia ricordato. Una lettera di Paolino conferma
l'esistenza di monasteri’!. Vittricio, anziano soldato, era stato in rapporto
con Martino. Piui tardi entrd in polemica con il papa sul monachesimo. Inno-
cenzo gli invid in risposta una lettera, il Tomus del 40472, un liber regularum,
«piccolo codice della disciplina romana»”. Innocenzo non tentava di orga-
nizzare la vita monastica, ma intendeva solo codificare il rapporto tra i mo-
naci e la chiesa: il monaco divenuto chierico, il suo eventuale matrimonio,

63 Gir., Ep. 22, 34, pp. 149-150.

&4 Ag., De moribus 1, 33 (70). La formula attesta che Agostino si impegno personalmente.

8 Ruf., Praefatio Rufini presbyterii Aquileiensis in Regulam s. Basilii ad Ursacium abbatem, CCSL
20, pp. 239-241.

66 Fr. Thélamon, Jeréme, D.Sp. 13, 1988, coll. 1107-1108.

7 Jbid., col. 1109: rimane vago: «...non loin de Rome (sur la céte, au sud)».

68 J. Desmulliez, «Paulin de Nole, études chronologiques (393-397)», Recherches augustiniennes
20, 1985, p. 35.

9 A. Ferrua, Le iscrizioni paleocristiane di Cimitile, RAC 53, 1977, pp. 105 ss. L'autore conta 10
iscrizioni datate fino al 506. Altre sono indicate, ma senza data.

70 Ag., Confessiones, VIII, 6, 15.

71 paolino, Ep. 18.

72 Inn., Ep. 2, a Vittricio PL 20, coll. 469-481 (Jaffé 286). Si veda il commento di Pietri, Roma chri-
stiana, pp. 982 ss. Sul matrimonio dei monaci pp. 985-986.

73 Ibid., p. 983.



708 / Una nuova cristianita

quello della vergine consacrata. Vittricio propagandd l'ideale monastico fino
al paese dei Morini™, e forse anche fino alla Britannia, ma non si hanno noti-
zie al riguardo.

In Africa, sembra che il monachesimo esistesse prima del ritorno di Agostino
e che i monaci fossero numerosi. La situazione della Spagna ¢ invece assaj
complessa a causa dell'eresia di Priscilliano (condannato a morte nel 385).
La dottrina di Priscilliano era fondata sull'ascesi: una circostanza che rende.
va sospetto I'ideale monastico. Ma un monaco, Bachiario, attesta che la vita
monastica era diffusa verso il 380, ma incontrava non poche difficolta’s, Tut-
tavia, nel 385, Siricio indirizzo una decretale al vescovo Imerio di Tarragona,
con la richiesta di vigilare sul propositum monastico, segno dell'interesse dj-
mostrato dal suo corrispondente”. Ma solo nel VI secolo il monachesimo co-
nobbe un vero sviluppo nella penisola iberica.

IV. I CARATTERI DEL MONACHESIMO

1. LA LIBERTA MONASTICA NELL'EPOCA DELLE ORIGINT

Eremita, semi-anacoreta o cenobitica, qualunque fosse la forma di vita adot-
tata, il monaco del IV secolo era un laico che cercava di realizzare la sua
unita interiore (da qui il suo nome) rinunciando alla propria autonomia. Ap-
pariva come un uomo che rifiutava il mondo e soprattutto il potere, il sapere
e la ricchezza, per rivolgersi unicamente a Dio, L'ideale anarchico, opposto
alla societa, era quello dell'Uomo Nuovo. 11 monaco appariva come un emar-
ginato.

Molti monaci hanno creduto che il rifiuto della societa dovesse essere visibi-
le anche esteriormente. Girolamo descrive 1 monaci che a Roma avevano
I'usanza di portare i capelli intrecciati e la barba, e andavano a piedi nudi
nonostante il freddo, mentre le donne si coprivano il capo e vestivano come
gli uomini. Coloro che cercarono di impedire I'elezione di Martino a vescovo
di Tours rimproveravano al santo monaco di essere «un uomo dall’aspetto
miserabile, vestito in modo trasandato, con i capelli in disordine». Un’osser-
vazione sicuramente vera. In Africa i monaci dai capelli lunghi erano oggetto
della derisione popolare.

Ma si tratta solo di apparenze. 1l problema di fondo era quello del lavoro. Per
dedicarsi interamente al Signore, per poter «pregare incessantemente», e
manifestare la fiducia in Colui che fa vivere gli uccelli del cielo, era necessa-
rio, secondo una tradizione ben radicata, rifiutare ogni attivita, soprattutto
lucrativa. Per vivere, i monaci dovevano mendicare o vivere a spese deila co-
munita cristiana. Girolamo arrivo a denigrare i piccoli gruppi che lavorava-
no, accusandoli di cupidigia e di volersi sottrarre in questo modo ad ogni
controllo™. Sulpizio lascia intendere che la comunita di Marmoutier, dove
non era previsto il lavoro, impiegava i contadini per i lavori quotidiani.

™ Paolino, Ep. 18, 4.

5 Cf. G. Folliet, «Aux origines de J'ascétisme et du cénobitisme africains», Studia Anselmiana,
46, 1961, pp. 25-44; J. Duhr, Apercus sur 'Espagne chrétienne du IV® siecle: le «De lapso» de Ba-
chiarius, Paris, 1934,

78 Sir., Ep. 1, PL 13, coll. 1131-1147.

7 Gir., Ep., 22, 34.



Monaci e rigoristi in Occidente / 709

L'ideale della vita aristocratica dell'otium, che consisteva nel dedicarsi alle
attivita superiori dello spirito, permaneva e orientava i monaci alla lettura,
alla preghiera e alla trascrizione dei manoscritti’.

Agostino osservava che il rifiuto di lavorare determinava gli abusi piu gravi e
cerco di imporre il lavoro manuale”, ma si incontrd con un’altra difficolta,
dato che I'obbligo del lavoro manuale secondo la formula di san Paolo: «Se
qualcuno non vuol lavorare neppure mangi»® era scandaloso in una societa
aristocratica. Proporre come ideale di vita il negotium, il lavoro, negazione
dell'otium, era una vera rivoluzione®!, che del resto sarebbe stata all'origine
della societa moderna.

Il problema fu complicato dal reclutamento sempre pit rilevante e ampio del
monachesimo. Al tempo di Martino si trattava di un gruppo di aristocratici
(80 discepoli a Marmoutier2), per quanto alla morte di Martino, nel 397, si
fosse giunti a 2.000 monaci venuti da ogni parte®>. Allinizio del V secolo i
monasteri si moltiplicarono, il numero dei monaci aumentd, come osservava
Agostino che, intorno al 405-410, precisava: «Ora la maggior parte di coloro
che si consacrano al servizio di Dio arrivano sia dalla classe servile, affranca-
ti da tempo o liberati per questo scopo dai loro padroni (o sul punto di esser-
lo), sia dall'ambiente rurale o dal mondo degli artigiani e dai ranghi della po-
polazione attiva»®. Il monachesimo divenne un fenomeno di massa e pertan-
to non poteva passare inosservato: deviazioni ed eccessi apparivano chiara-
mente ed erano ritenuti inaccettabili, cosi da provocare violente reazioni.

2. LE CRITICHE AL MONACHESIMO DEI PRIMI TEMPI

Provenivano soprattutto dagli ambienti pagani®s, che combattevano il cristia-
nesimo, ormai religione ufficiale, e polemizzavano con i monaci deridendone
l'ideale e i comportamenti prendendo alla lettera la «follia» cristiana da essi
reclamata. Rutilio Namaziano, un aristocratico della Gallia, prefetto della ca-
pitale, scrisse un poema De reditu suo (417) nel quale condannava violente-
mente i monaci delle isole del Tirreno da lui visitate®. Ausonio rimproverod
anche la conversione del suo discepolo e amico Paolino di Nola¥, che gli
chiedeva solo di non accusarlo di ignavia, di traviamento, di follia o di mi-
santropia®®,

La critica proveniva anche dai cristiani, pitt sfumata ma piu precisa. Erano
infatti criticati gli eccessi del digiuno e l'eccentricita del comportamento.
Agostino stesso parlava della pieta mal riposta dai cristiani nei riguardi dei

™8 Sulp. Sev., Vita Martini, pp. 298-301; 10, 6, pp. 274-275.
z Ag., De opere monachorum, BA 3, Paris, 1949, scrive su richiesta del vescovo di Cartagine.
2Tm 3,10. -
81 Le Ritrattazioni ne hanno conservato l'eco, I1, 21, BA 12, p. 486.
82 Sulp. Sev., Vita Martini, 10, 5, pp. 274-275.
81d., Ep. 3, 17, pp, 342-343. Un approccio molto imperfetto al problema. Chr. Courtois, «L"Evo-
lution du monachisme en Gaule de saint Martin A saint Colomban», 7/ monachesimo nell'alto
medioevo e la formazione della civilta occidentale. Settimane di studio del Centro italiano di studi
sull'alto medioevo, Spoleto, 1957, pp. 47-72.
% Ag., De opere monachorum 22, 25, BA 3, p. 386.
%5 L. Gougaud, «L'Opposition aux moines d’'Occident», Rev. Mabillon 34, 1934, pp. 145-163.
% Rut. Nam., De reditu suo, CUF, Paris, 1933, Aus., Ep. 23,24, 25.
87 Fabre, Saint Paulin, pp. 156-170.
8 Paolino, Carmina, 10 e 11.



710 / Una nuova cristianita

monaci parassiti®®. Un presbitero, Vigilanzio®, riteneva anormale che una
comunita di uomini adulti non provvedesse ai propri bisogni e che le chiese
dovessero inviare sussidi fino in Terra santa. La fuga dal mondo gli sembra-
va un ideale che, se si fosse generalizzato, sarebbe diventato catastrofico.
Inoltre contestava il celibato dei presbiteri. La sua notorieta & dovuta alla let-
tera di risposta inviatagli da Girolamo. Ma le sue critiche rimasero a lungo.
Si puo supporre che non fosse I'unico a formularle.

Gioviniano, per quanto monaco, criticava l'idea della gerarchia degli ordini,
affermando che la verginita aveva la stessa dignita del matrimonio. Sfortuna-
tamente Gioviniano era un teologo di secondo piano che diffuse anche altre
idee non poco superficiali®. La sua tesi iniziale sembra aver avuto un certo
successo, anche negli ambienti monastici, al punto che alcuni uomini e don-
ne finirono per sposarsi. Ma tra i chierici questa posizione non ebbe influen-
za. Combattuto da papa Siricio, da Ambrogio e Girolamo, fini per essere con-
dannato. I suoi sostenitori sopravvissero per qualche tempo, ma soprattutto
le sue idee ebbero una vita difficile, dal momento che Agostino intervenne an-
cora nel 401 con il trattato De bono conjugali®* per difendere sia il matrimo-
nio che la verginita, riaffermando la superiorita del secondo stato di vita.

Le critiche non provenivano solo da cristiani di secondo piano, come testi-
monia un uomo come Paolino da Nola, che, in una lettera ad un amico, rac-
conta le avventure di Martiniano, un monaco della sua comunita, vittima di
un naufragio nei pressi di Marsiglia®. Raccolto da una comunitd monastica,
Martiniano non oso proseguire il viaggio, temendo di passare per «uno di
quei mendicanti avari», che «giurano di essere monaci e naufraghi e appro-
fittano del loro nome o delle loro sventure». Ma Paolino stesso provocd un
enorme scandalo con la sua vocazione monastica®: un nobile degno di que-
sto nome aveva il diritto di vendere i suoi beni, di rinunciare alla vita coniu-
gale, di non assicurarsi una discendenza, di non assumere funzioni pubbli-
che nella societa?

Le differenti reazioni negative nei confronti del monachesimo sono descritte
nelle Consultationes Zacchei et Apollonii, opera in forma di dialogo®, proba-
bilmente databile alla fine del secolo®. Uno dei personaggi voleva sapere per-
ché i monaci «sono oggetto di avversione, anche da parte dei cristiani»?’. La
reazione poteva essere ingiustificata per la maggior parte dei monaci, ma di-
mostra che alla fine del IV secolo esisteva una crisi nel primo monachesimo
che si sarebbe risolta canalizzando le energie con le regole che intendevano
assicurare una struttura al monachesimo stesso, precisando norme e orienta-
menti spirituali.

89 Ag., De opere monachorum, 30, 38, BA 3, pp. 418-419.
% Noto attraverso le lettere di Girolamo e il Contra Vigilantium (PL 23, coll. 339-352) del 406. Una
notizia di Gennadio & pitt moderata (De viris illustribus 36). Sullinsieme di queste critiche, cf.
M. Massié¢, Vigilance de Calagurris face a la polémique hieronymienne, BLE 31, 1980, pp. 81-108.

! Non si hanno notizie sulla sua vita: Haller, Jovinianus, Leipzig, 1897, p. 116. Le sue idee sono
note solo attraverso Girolamo, Adversus Jovinianum, del 393.
92 Ag., De bono coniugali, BA 2.
93 Paol., Carmen 24, CSEL 30, Wien, 1894, a Citerio. Fabre, Saint Paulin, pp. 194-199.
%4 Come racconta Ambrogio, Ep. 58 ad Sabinum, PL 16, coll. 1178-1182.
%5 Florilegium Patristicum, fasc. 39: J. Firmici Materni Consultationes Zacchari et Apolionii ad
normam codicum recognitas adjectis adnotationibus criticis et indicibus edidit, G. Morin, Bonn,
1935.
% F. Cavallera, «Un exposé sur la vie spirituelle et monastique au IV® siécle», RAM 16, 1935, pp.
132-146. Consultationes significa in questo contesto dibattiti, scambi.
97 Consultationes 111, 3, p. 100.



Monaci e rigoristi in Occidente /711

V. LE PRIME REGOLE MONASTICHE

1. I TESTI NORMATIVI

Il monachesimo regolare comparve all'inizio del V secolo e si impose gra-
dualmente sul primo monachesimo. In Occidente I'introduzione delle regole
fu opera di quattro maestri spirituali, Girolamo, Rufino, Agostino e Cassiano.
Rufino prese l'iniziativa, traducendo la Regola di Basilio dopo il ritorno dal-
I'Oriente nel 397. Accolto in una comunita monastica, fu interpellato dal-
l'abate Ursacio sull'«osservanza dei servi di Dio». I monaci dell'Occidente e i
loro abati avevano bisogno di informazioni. Rufino fu il primo a comprende-
re che occorreva rispondere a queste attese, mettendo a loro disposizione la
regola che aveva conosciuto al tempo del suo soggiorno in Palestina. Si offri
di approntare una traduzione latina a condizione che Ursacio provvedesse a
diffonderla nelle altre comunita®, Rufino cercd di normalizzare la vita mo-
nastica, come nel caso — egli sottolinea — dei monasteri della Cappadocia.
L'influenza della traduzione fu considerevole e i manoscritti relativi furono
numerosi. Inoltre, alcune regole redatte successivamente si ispirarono alla
Regula Basilii latina.

Girolamo, seguendo l'esempio di Rufino, tradusse nel 404 la Regola di Paco-
mio®, dichiarando di aver incontrato alcune difficolta per procurarsi il testo
originale. La traduzione fu compiuta in base ad un testo greco su richiesta di
un corrispondente. Ma Girolamo aggiunse che sarebbe servita al suo mona-
stero e a quello di Paola, a Betlemme, sperando anche di ottenere un ampio
consenso. Il compito non era facile, poiché Girolamo doveva tradurre quat-
tro testi legislativi oltre alle lettere di Pacomio e dei suoi successori. 1l titolo
dato a quest’opera & pertanto inesatto, ma il successo fu molto rilevante, tan-
to pili che circolarono due versioni, una breve ed una lunga, oltre ad un adat-
tamento noto come Regola orientale. Infine, altre regole si ispirarono piu tar-
di alla traduzione di Girolamo.

L'opera di Agostino & del tutto originale, la prima in lingua latina, e in-
fluenzd in modo straordinario la maggior parte delle regole scritte in seguito.
Recentemente ¢ stato dimostrato che la Regola di Sant’Agostino era autenti-
ca, redatta per un monastero di laici di Ippona. In effetti, la regola & un breve
testo denominato Praeceptum'®, integrato da un secondo testo di cui si igno-
ra l'origine, 'Ordo monasterii, un codice che fissa un calendario, l'orario
dell'ufficio, i pasti e il riposo dei monaci. I due testi furono anticamente mes-
si insieme in Africa, ma si diffusero anche separatamente. La redazione del
Praeceptum potrebbe essere fissata tra il 397 e il 411, forse intorno al 405, ad
ogni modo prima del De opere monachorum. L'Ordo monasterii non & invece
databile. Questa regola & caratterizzata da un minuzioso formalismo e insie-
me da una grande ricchezza spirituale!°!.

98 Ed. M. Simonetti, CCSL 20, Turnhout, 1961, p. 241.

99 pachomiana latina, Régle et épitrés de saint Pachéme, Epitre de saint Théodore et liber Orsiesius,
texte latin de saint Jerome, ed. A. Boon, Bibliotheque de la Revue d'histoire ecclésiastique, fasc.
7, Louvain, 1932. In Appendice, Régle di Pacomio, frammenti copti ed excerpta greci, ed. L. Th.
Lefort.

100 | Verheijen, La Régle de saint Augustin, 1, Tradition manuscrite, II, (Recherches historiques,
Etudes Augustiniennes), texte critique, I, Paris, 1967, pp- 417-437.

101 14, Nouvelle approche de la Régle de saint Augustin, «Vie monastique» 8, Bellefontaine, 1980,
pp. 18-27.



712 | Una nuova cristianita

Cassiano non compild una regola nel senso proprio del termine, ma scrisse
nel 425 le Institutiones, opera destinata, in gran parte, a fissare norme di vita
per i monaci'®. Le Collationes, apparse in tre volumi probabilmente tra il
426 al 428, riferiscono l'esperienza dell’autore nel deserto dell’Egitto, a con-
tatto con i Padri del deserto!®, Dietro alla rassegna delle personalita di alta
spiritualita trapela il desiderio di offrire un insegnamento personale. Cassia-
no non inventa le idee che riferisce, ma le trasforma in una dottrina che cer-
ca di trasmettere'™. La sua interpretazione del tutto personale si adatta agli
uomini e ai paesi per i quali scrive, la Provenza (si stabili a Marsiglia verso il
415) dove mori intorno al 435, dopo aver fondato due monasteri (uno ma-
schile e l'altro femminile!®s). L'influenza di Cassiano, differente da quella di
Agostino e delle traduzioni precedentemente ricordate, fu di notevole rile-
vanza e caratterizzd a fondo il pensiero monastico. E significativo che Cas-
siano sia ricordato nella Regola di san Benedetto (c. 73). Raccomandando
equilibrio, tatto e discernimento, Cassiano divenne il punto di riferimento
principale della spiritualitd monastica dell’Occidente. Forse piu tardi fu trat-
ta dalle sue opere una Regula Cassiani.

2. INFLUENZA DEI TESTI NORMATIVI

Queste regole sono chiamate regole madri essendo le pit antiche!%. Ebbero
grande diffusione in tutto 'Occidente: un monastero ne adottod una, mentre
un aliro le raccolse a titolo di modello, quando il fondatore di una comunita
decise di scrivere una propria Regola adattando le precedenti alle circostan-
ze locali. Il ruolo della regola modifichera progressivamente il monachesimo
occidentale!??,

La Regola dei IV Padri (RIVP) & un caso particolare!®. Questa piccola regola
si presenta sotto forma di processo-verbale di un concilio di abati che si sa-
rebbe riunito per fissare la disciplina e I'organizzazione dei monasteri!®.
Quattro abati, di cui due omonimi, intervennero successivamente per stabili-
re i tratti generali e precisare il ruolo dei superiori, I'organizzazione materia-
le del monastero e infine 'ammissione nella comunita: un’appendice fissava
le norme per punire i negligenti. Si tratta dunque di una regola completa.

Il testo sembra arcaico dal punto di vista linguistico, e risulta influenzato dal-
le regole antiche e da Cassiano, ma non si rilevano molti paralleli testuali. Per
la datazione si & proposto il secolo V, ma sembra piul giusto fissare la meta
del secolo. Una seconda (2RP) ed una terza Regola dei Padri (3RP) furono re-
datte pit tardi. E stata anche prospettata la possibilita che si trattasse di una
finzione letteraria'!, ma i sinodi di abati erano istituzioni ben conosciute nel-

192 fnstitutions cénobitiques, SC 109, «Textes monastiques» d'Occident XVII, Paris, 1965.

193 Cass., Confer., SC 42, 54, 64, Paris, 1955, 1958, 1959,

194, Chadwick, John Cassian. A Study in primitive monasticism, Cambridge, 22 ed., 1968.

105 Genn., De viris illustribus, c. 62, TU 14, 1, Leipzig, 1896.

106 A. De Vogiié, Les Régles monastiques anciennes (400-700} (Typologie des sources du Moyen
Age occidental 46), Turnhout, 1985,

107 J. Biarne, «Maitre spirituel et ragles cénobitiques en Occident (IVE-VI€ siécles)», Sociabilité,
pouvoirs et société, Rouen 1983, Rouen, 1987, pp. 223-233.

108 J. Neufville, «Régle des IV Péres et Seconde Régle des Péres», Texte critique, RB 77, 1967, pp.
47-106.

199 A, Mundo, «Les Anciens Synodes abbatiaux et les Regulae Patrum» (Studia Anselmiana 44),
Roma, 1959.

"9 A. De Vogiié, Les Régles des Saints Peres, 2 voll., SC 297-298, Paris, 1982.



Monaci e rigoristi in Occidente /7 13

la Gallia e altrove. La regola ebbe notevole successo: si diffuse nella Gallia, in
Italia e in Germania, ma non in Spagna e in Africa. L'assenza in quest'ultima
regione non deve stupire, dato che nel V secolo i Vandali occuparono il paese
€ annientarono la vita monastica. Invece eccezione della Spagna & piti sor-
prendente, poiché il monachesimo si era sviluppato dovunque.

VI. SVILUPPO DEL MONACHESIMO ALL'INIZIO DEL V SECOLO

1. FONDAZIONE pr LERINS

1l primo monachesimo non si riformo in poco tempo. Le fondazioni del V se-
colo seguirono l'orientamento di quelle del IV. La fondazione piu celebre &
quella di Lérins, isola della costa provenzale presso Cannes, intorno al 400-
410, dove la vita monastica fu introdotta da Onorato!!", che, insieme al fratel-

nita cenobitica dove il lavoro era essenziale; ma esistevano anche eremi in di-
sparte, e gli anziani che li abitarono erano simil ai «padri dell’Egitto». La co-
munitd dipendeva direttamente dall’abate, Onorato di cui sono lodati i cari-
smi. Probabilmente il monastero non apparteneva al monachesimo regolare,
ma & verosimile che conobbe un certo sviluppo, dato che poco dopo Sidone
Apollinare parla di Instituta Lirinensis, le Istituzioni di Lérins'2. Ma non si
hanno altre notizie. I'influenza spirituale e culturale di Lérins fu immensa; i
suoi monaci si recarono dovunque. Molti divennero anche vescovi famosi, co-
me lo stesso Onorato, consacrato vescovo di Arles nel 428, dove mori nel 430,

Il monastero incontrd perd alcune difficolta alla meta del V secolo. Un conflit-
to tra l'abate di Lérins, Fausto, e il vescovo di Fréjus, Teodoro, precedente-
mente abate, sollecito la convocazione di un concilio ad Arles presieduto dal
vescovo Ravennio. Si trattava di definire le prerogative rispettive dell'abate e
del vescovo da cui dipendeva il monastero. In questa occasione si apprende
che Lérins riceveva delle sovvenzioni dalla comunita cristiana dj Fréjus sotto
due forme: un «contributo», probabilmente regolare, e delle sovvenzioni sup-
plementari'3, Al suo apogeo, nonostante il lavoro dei monaci, il monastero di
Lérins non era in grado di provvedere da solo alle proprie necessita.

2. ALTRE FONDAZION]
Le fondazioni del Giura sono la conferma della vitalita del primo monachesi-

mo. Nella prima meta del V secolo, probabilmente verso il 430, Romano, ori-
ginario di una nobile famiglia, come osserva l'autore della sua Vita, si stabili

U1 lar, di Arles, Vita S. Honorati, SC 235, Paris, 1977.
12 Sidone Apoll, Ep. 7, 17, 3, CUF, Paris, 1970, p. 78.
113 Concilia Galliae (314-506), CCSL 148, pp. 131-134.



714 / Una nuova cristianita

nelle montagne del Giura alla ricerca della solitudine'®. Si fermo nella loca-
lita che pit tardi divenne Condat (attualmente Saint-Claude) e vi fondd un
eremo. Inizialmente fu raggiunto dal fratello Lupicino, poi si presentarono a
poco a poco alcuni discepoli e formarono intorno a loro una comunita semi-
anacoretica. Il monastero, costituito da un oratorio e da capanne per i singo-
li monaci, somigliava molto a Marmoutier. Forse non era un caso.

Occorre anche osservare il ruolo svolto a Lione nello sviluppo del monache-
simo della Gallia. Il vescovo Giusto aveva lasciato questa citta per divenire
monaco in Oriente, poco dopo il 381. Romano, prima della sua partenza per
le regioni solitarie del Giura, aveva soggiornato in un monastero di questa
citta, presso l'abate Sabino. Un discepolo di Martino, Massimo (san Mesme),
era stato monaco nella stessa regione. Romano aveva una grande devozione
per Martino, di cui aveva indubbiamente sentito parlare durante il soggiorno
a Lione. Questa citta fu il luogo di incontro di altre tradizioni monastiche: &
noto che Romano, lasciando Lione, aveva portato con sé le Vitae Patrum e le
Institutiones di Cassiano.

Prima del successo di Condat, i due fratelli fondarono un monastero a Lau-
connum, pit tardi San Lupicino, e un altro, femminile, a la Balme, entrambi
nei pressi di Saint-Claude. Dopo la morte di Romano, verso il 460, Lupicino
diresse da solo queste comunita, che non cambiarono genere di vita fino alla
sua morte, intorno al 480. I monasteri furono in auge almeno fino al VI seco-
lo e diffusero la vita religiosa in tutta la regione.

Un'ultima testimonianza della vitalita del monachesimo ¢ offerta dalla citta
di Auxerre, dove il vescovo Germano, secondo la sua Vita, fece costruire un
monastero per ospitare la comunitd che aveva fondato sulla riva destra
dell'Yonne''S e vi trasferi le reliquie dei santi Cosma e Damiano.

3. IL. MONACHESIMO ALLA META DEL V SECOLO

La mancanza di notizie rende impossibile un bilancio del monachesimo alla
meta del V secolo. Le testimonianze sono troppo particolari e discontinue.
monaci comparvero in Africa, nella regione di Cartagine, di Ippona e di Ta-
gaste, nelle isole del Mediterraneo, comprese le isole della costa come Lérins,
ma anche nelle Stecadi (le isole Hyeres), a Marsiglia, Narbona, Roma, Aqui-
leia, nella grandi citta della costa o dell'interno. Tl fenomeno sembra legato al
mondo mediterraneo e si sviluppa secondo gli stessi percorsi compiuti dal
cristianesimo del III secolo.

Ma si osserva anche una certa penetrazione nell'interno: Milano e I'Ttalia set-
tentrionale, Lione, Auxerre, il Giura, senza dimenticare Tours e Poitiers, Tre-
viri, Rouen e le foci del Reno. E noto, anche senza una precisa documenta-
zione, che i monasteri erano piti numerosi; esistevano eremiti, piccoli gruppi
di semi-anacoreti, dato che i concili regionali non cessano di menzionarli,
ma mancano altre testimonianze. C. Jullian, colpito dall'ampiezza di queste
tracce, non esita a parlare di «centinaia, anzi migliaia di monaci sul territo-
rio di ogni citta». Si tratta di una valutazione esagerata, che tende piuttosto a
generalizzare una situazione che possiamo cogliere solo in alcune regioni.
Occorre aggiungere l'influenza svolta da grandi personalita. Diverse testimo-
nianze attestano che Martino viaggid non solo nelle regioni vicine a Tours, ma
in tutta I'Aquitania, a Blaye, Clermont, vicino a Saintes, forse a Bordeaux; visitd

1% Vies des Péres du Jura, SC 142, Paris, 1968.
115 Cost. di Lyon, Vie de saint German d'Auxerre, SC 112, Paris, 1965.



Monaci e rigoristi in Occidente / 715

inoltre Chartres, Parigi, Treviri, Vienne, la Borgogna, ecc. Non si conoscono i
motivi dei suoi viaggi: missioni o semplici passaggi?

Il monachesimo rimase essenzialmente una conversione interiore, conversa-
tio morum, di cristiani che volevano vivere la loro fede in modo radicale, ad
immagine dei cristiani della primitiva comunita di Gerusalemme. Si trattava
di un monachesimo pneumatico, legato alla presenza di un abate carismati-
co, che prendeva talvolta la forma dell'eremitismo, vissuto individualistica-
mente o in comunitd intorno ad un maestro di spiritualita. Il ruolo dell'an-
ziano era fondamentale. Parallelamente esistevano le Regole, ricercate dalle
comunita. Ancora alla meta del V secolo, il monachesimo implicava di pi1 la
relazione tra uomini che la sottomissione ad una Regola.

Il monaco cercava dunque di avviarsi lungo un itinerario di perfezione, verso
una «pienezza di vita». Colui che si inoltrava in questa nuova via era un uo-
mo spirituale, partecipava misticamente della vita trinitaria, entrava in pos-
sesso del Regno e arrivava alla conoscenza diretta di Dio. Inoltre godeva di
carismi diversi, derivanti dalla sua nuova condizione (guarigione, profezia).
Sorto all'indomani della persecuzione, il monachesimo cercava di conservare
la purezza della fede di questo periodo, mentre il cristianesimo, riconosciuto
ufficialmente, si stabiliva nella cittd. I monaci volevano essere dei martiri vo-
lontari, parlavano spesso di un martirio bianco opposto al martirio della per-
secuzione!’. Quindi non erano contestatori, piuttosto svolgevano nella chie-
sa una funzione di stimolo.

Il monachesimo regolare non era ancora molto in vista, ma si stava lenta-
mente affermando. Le regole si svilupparono e si diffusero gradualmente e fi-
nirono per modificare profondamente la natura del fenomeno monastico tra
VI e VII secolo.

BIBLIOGRAFIA
FonT1
Testi letterari e storici

Ambrogio, De virginibus, ed. O. Faller, «Florilegium patristicum» 31, Bonn, 1933; stessa ed. e
trad., Solesmes 1971.

Augustin, Confessions, ed. P. de Labriolle, 2 voll., CUF, Paris, 1925-1926.

—, De moribus ecclesiae catholicae (Bibliothéque augustinienne 1), 2¢ éd., Paris, 1949.

~, De opere monachorum (Bibliothéque augustinienne 3) 2¢ éd., Paris, 1949.

Consultationes Zacchei et Apollonii, ed. G. Morin, (Florilegium patristicum 39), Bonn, 1935.

Grégoire de Tours, Miracula et opera minora, MGH, stm, 1, 2, 1885, rist. 1969.

Hilare d’Arles, Vie de saint Honorat, ed. M.-D. Valentin, SC 235, Paris, 1977.

Jean Cassien, Conférences, ed. E. Pichery, 3 voll., SC 42-45-64, Paris, 1955-1959.

-, Institutions cénobitique, ed. J.-Cl. Guy, SC 189, Paris, 1965.

Jerome, Lettres, ed. Hilberg, CSEL 54, Wien, 1912; ed. J. Labourt, 8 voll,, coll. G. Budé, Paris,
1949-1963.

-, Adversus Jovinianum, PL 23, coll. 21-338.

—, Contra Vigilantium, PL 23, coll. 339-352.

Palladio, Historia lausiaca, ed. Butler, Cambridge, 1904.

Paolino di Nola, Opera, ed. Hartel, CSEL 29-30, Wien, 1894.

Rufino di Aquileia, Praefatio in Regulam s. Basilii ad Ursacium abbatem, ed. Simonetti, CCSL 20,
Turnhout, 1961.

116 Martyrium sine cruore.



