Klaus Schatz, Storia dei concili

2

NICEA, LA SUA RECEZIONE
E LA BATTAGLIA
ATTORNO AL DOGMA TRINITARIO

La fede cristiana confessava che il Dio rivelato era Padre, Figlio e
Spirito Santo e tuttavia un solo Dio. Confessava, inoltre, che Cristo era il
Figlio di Dio fatto uomo, nato nel tempo come uomo ¢ tuttavia esistente
da sempre presso il Padre. Questa fede rivelata dalla Scrittura, espressa
soprattutto nella struttura trinitaria delle varie confessioni di fede batte-
simali, doveva ora confrontarsi con la sfida derivante dai contatti con le
diverse scuole del pensiero filosofico greco e quindi, in particolare, con
queste domande: Dio, essendo I’Assoluto, non deve essere assoluta-
mente Uno? Come pud il Dio rivelato essere Padre, Figlio e Spirito
Santo e al tempo stesso un Dio indivisibilmente uno? E come puo, es-
sendo I’Assoluto, unirsi nell’incarnazione alla realta creata?

1. 1l concilio di Nicea

1.1.  L’interpretazione ariana della mediazione di Cristo

Gia diversi anni prima del concilio di Nicea era scoppiato in
Oriente un «potente incendio» (Eusebio) che aveva tenuto con il fiato
sospeso i capi delle chiese e i teologi. Il fuoco era stato appiccato dal pre-
sbitero Ario, pastore di anime nel quartiere Baukalis della metropoli
Alessandria. La questione centrale e il punto di partenza della sua teolo-
gia era la convinzione che I'unita di Dio dovesse essere presa assoluta-
mente sul serio. Dio & I’assoluta unita, & uno. Al riguardo, non bisogna
dimenticare che sul finire dell’antichita, anche indipendentemente dal
cristianesimo, il monoteismo era un tema molto in voga nella cultura del
tempo. La filosofia lo riteneva assolutamente plausibile. Ora per Ario, il
Dio assolutamente uno, trascendente e dimorante in se stesso, non am-
mette né molteplicita al suo interno né relazione e unione con il mondo.


Riccardo Pane
Klaus Schatz, Storia dei concili


24 Storia dei Concili

Percio, se nel Dio rivelato vi & molteplicita e differenza, cioé distinzione
di Padre e Figlio, questa non pud trovarsi nell’Assoluto in s€, ma deve
necessariamente appartenere alla realta creata.

Partendo da questi presupposti, Ario comprende la posizione me-
diatrice di Cristo, o del Logos, come una mediazione nella creazione, se-
condo il modello concettuale del demiurgo (creatore del mondo) del pla-
tonismo medio. Esso afferma che Dio uno, assoluto e dimorante in se
stesso, non puo entrare direttamente in contatto con il mondo, ma lo puo
fare solo indirettamente attraverso una sorta di anima del mondo quale
istanza intermedia. In modo analogo, Ario comprende la funzione del
Logos. Il Logos ¢ I'archetipo della creazione, la creatura perfetta, I'im-
magine del Dio invisibile, ma non appartiene direttamente a Dio stesso,
poiché ciod contraddirebbe I’assoluta unita di Dio. Il Logos ¢ soprattutto
mediatore fra Dio e il mondo, al di 1a e al di sopra del mondo spazio-
temporale, in questo senso creato «prima del tempo» (benché Ario usi
anche formule del tipo: «C’era un tempo in cui egli non era»), ma non ap-
partenente all’Assoluto stesso. Tutto & creato per mezzo di lui, ma an-
ch’egli & creato; proviene cio¢ da una libera, non necessaria decisione
della volonta del Padre, non dalla sua essenza necessaria. & «manifesta-
zione di Dio», «Parola di Dio»; & soprattutto la «prima delle creature»
(Ario ama citare Pr 8,22: «Dio mi ha creato come primizia della sua atti-
vita»). Del resto, Ario cerca di attenersi sempre alle parole della Scrit-
tura e al linguaggio tradizionale della chiesa su Gesi quale «Figlio di
Dio» e «Dio». Conserva i termini tradizionali, ma cerca di re-interpre-
tarli. Li comprende in senso analogico, traslato. Cristo puo essere detto
«Dio», poiché ¢ Dio per «partecipazione», poiché & la «Parola di Dio»;
egli € «in certo qual modo» Dio, ma non & Dio nel senso pieno, originario
del termine. Per Ario «vero Dio» & solo il Padre.

Cosi Ario non riconosce pienamente — benché questo aspetto sia
passato allora pressoché inosservato — neppure I'umanita di Gesil. Infatti,
il Logos, che per Ario non & Dio al di 12 del mondo, ma & intimamente le-
gato ad esso in quanto «anima del mondo» ed & mediatore della crea-
zione, si unisce, a suO avviso, a un corpo per formare un uomo (il Logos
«diventa carne», non diventa uomo), prende quindi il posto dell’anima
umana di Gesu. Cristo non ¢ Dio e uomo, ma una realtd intermedia.

Per comprendere la risonanza che ebbero allora queste tesi biso-
gna ricordare che Ario continuava e radicalizzava il «subordinazioni-
smo», che era nel III secolo la concezione di gran lunga predominante,
specialmente in Oriente, e considerava la divinita del Figlio, in base alle
affermazioni della Scrittura in materia, «subordinata» a quella del Padre.
Cosi, il suo sistema non si presentava come una «novitd», bensi come un
approfondimento della teologia tradizionale. Al contrario, un’identifica-



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 25

zione assolutamente indifferenziata del «Figlio» con «Dio» sembrava
spingere nel fossato opposto del «modalismo» trinitario, secondo il quale
Padre, Figlio e Spirito Santo sono solo i diversi «modi» in cui ci appare il
Dio assolutamente uno. Questo sarebbe stato, ancora per decenni dopo
Nicea, il problema irrisolto degli anti-ariani e dei difensori della fede ni-
cena.

1.2.  La controversia fino a Nicea

Ario era indubbiamente un personaggio affascinante. Brillante,
colto e simpatico, sapeva attirare e legare le persone al proprio carro. Ad
Alessandria le sue tesi furono accolte con entusiasmo da una notevole
parte del clero e dei laici, mentre suscitarono in altri avversione e vibrate
proteste. A partire dal 318, la controversia si fece piu aspra. Inizialmente,
Alessandro, vescovo di Alessandria, lascio che le due fazioni discutessero
fra loro, ma poi si convinse che la dottrina di Ario era una pericolosa ere-
sia e, dato che Ario non era disposto a ritrattarla, lo scomunico insieme a
tutti i suoi seguaci.

Ma Ario aveva un notevole seguito anche al di fuori di Alessan-
dria. Suoi potenziali sostenitori erano i «lucianisti», i condiscepoli del suo
maestro Luciano di Antiochia, che formavano un gruppo estremamente
compatto e un drappello di congiurati. Uno dei loro adepti era il vescovo
Eusebio di Nicomedia e fu proprio a lui che Ario si rivolse, ottenendone
I’appoggio. Alessandro reagi convocando un concilio egiziano di cento
vescovi, che condanno Ario e voto il testo di una lettera circolare da spe-
dire a tutti i vescovi della terra. Eusebio rispose con la convocazione di
un concilio in Bitinia, che prese Ario sotto la sua protezione. Allora, con
una lettera circolare, Alessandro mobilitod I'intero Oriente (Grecia, Siria,
Asia minore), ricevendo lettere di consenso da circa duecento vescovi.

Costantino, diventato nel 324 signore anche dell’Oriente, si vide
costretto a intervenire. La sua prima reazione, espressa nella famosa let-
tera ai due contendenti, Alessandro e Ario,' tradisce una concezione
della fede che & perfettamente in linea con I’antica religiosita e dovrebbe
apparire molto plausibile e ragionevole anche a diversi avversari «mo-
derni» di un cristianesimo «dogmatico». Costantino ritiene che si tratti di
una «faccenda veramente poco importante... assolutamente immerite-
vole di discussioni cosi aspre»; non si tratta, infatti, di «prescrizioni im-
portanti della legge divina». E un cavillo, una questione teorica, senza

! Eusesio, Vita Constantini, 11, 64-72.



26 Storia dei Concili

importanza per la vita pratica e del resto incomprensibile per il popolo. Si
coinvolge il popolo in discussioni che in realta non ¢ in grado di compren-
dere. Quindi entrambi (Ario e Alessandro) devono chiedersi reciproca-
mente scusa e ristabilire la comunione. Costantino considera la contro-
versia alla stregua delle controversie delle scuole filosofiche. Egli vede il
centro della religione nel rito e nell’ethos, non nel dogma; I’esegesi e I'in-
terpretazione sono successive e di secondaria importanza. Per Costantino
¢ inconcepibile che tutti gli abitanti o tutti i cristiani dell’Impero romano,
che abbraccia il mondo intero, possano accordarsi sul contenuto delle
loro concezioni religiose. L’ideale della sua politica religiosa sono una
concezione monoteistica e una fede nella provvidenza abbastanza ampie
ed elastiche da assicurare un comune fondamento religioso a tutto I'Im-
pero romano, lasciando aperta la porta a interpretazioni di ogni sorta.’

Non sappiamo come e perché Costantino abbia cambiato idea. E
possibile che sia stato il suo consigliere teologico, il vescovo Osio di Cor-
dova, il maggiore teologo occidentale del tempo, a mostrargli la portata
teologica della questione. O forse si rese conto solo al concilio che era as-
solutamente indispensabile chiarire la questione.

1.3. Il concilio di Nicea e il suo simbolo

Allora per la prima volta Costantino convoco un concilio generale
di tutti i vescovi a Nicea, situata a circa 80 km a oriente di Costantinopoli,
sul lato asiatico. Il concilio inizio il 20 maggio 325; la sua durata (uno o
anche due mesi) non & certa. La tradizione posteriore I’ha indicato come
il concilio dei «318 padri». In realta, il numero dei partecipanti oltrepassd
di poco le duecento unita. I padri che vi presero parte provenivano quasi
esclusivamente dall’Oriente; I’'Occidente era rappresentato solo da Osio
di Cordova, da due presbiteri rappresentanti del vescovo di Roma, dal
vescovo Ceciliano di Cartagine e da altri tre vescovi di secondaria impor-
tanza.’

Un tale concilio generale era un’assoluta novita e non poteva ri-
farsi a nessun precedente riguardo alla struttura, alle procedure e alla
concezione della propria autorita. Come intese Costantino questo conci-
lio? Come lo intesero i vescovi? Tutto induce a pensare che Costantino lo
abbia concepito come un consilium imperiale, cioé un consiglio di esperti
convocato dall’imperatore. In un tale consiglio di esperti chi decide, alla
fine, &€ ovviamente I'imperatore. Cio € suggerito, fra I’altro, anche dalla

> H.A. DRraKE, «Constantine and consensus», in Church History 64(1995), 1-15.
° Cf. Tavola a p. 27.



28 Storia dei Concili

scelta del luogo. Fino ad allora i concili erano stati celebrati nelle grandi
citta o in luoghi significativi dal punto di vista ecclesiastico: Efeso, Antio-
chia, Alessandria, Cartagine, Roma, Arles. Nicea non era un luogo eccle-
siastico importante e non era neppure una grande citta. Era solo il luogo
dove si trovava la residenza estiva dell’imperatore. E probabile che an-
che il concilio abbia tenuto le proprie sedute nell’aula di quella residenza
estiva. Per i vescovi si trattava ovviamente di un concilio di vescovi. Que-
sta doppia struttura contiene il germe dei futuri conflitti.*

Chi assunse la presidenza del concilio? Non lo sappiamo con cer-
tezza, poiché, diversamente dai concili di Efeso e Calcedonia, i cui atti
sono giunti fino a noi, non possediamo i verbali e gli atti di questo primo
concilio ecumenico. Di Nicea possediamo solo i documenti finali, cioe i
canoni e la professione di fede, ma non le discussioni. Sullo svolgimento
dei lavori abbiamo solo alcune informazioni frammentarie di parteci-
panti al concilio, come Atanasio, e di storici della chiesa, che vanno prese
comunque con le molle; ¢ il caso delle informazioni provenienti dalla Vita
Constantini di Eusebio e da Socrate, uno storico della chiesa che scrive a
un secolo di distanza. Non possediamo gli atti del concilio. Del resto, ci si
puo chiedere se siano mai esistiti. E possibile che gli antichi concili ab-
biano ripreso, al riguardo, la prassi comunemente seguita nelle riunioni
civili, quella ciog di verbalizzare le sedute degli organi giudiziari, ma non
le deliberazioni degli altri organi consultivi. Si puo quindi pensare che
siano esistiti dei verbali relativamente alla parte in cui il concilio svolse le
funzioni di tribunale, condannando formalmente gli eretici, ma non ri-
guardo alle altre deliberazioni, per quanto importanti e rilevanti per la
fede.” Quanto alla presidenza del concilio, ¢ molto probabile che essa sia
stata assunta dallo stesso Costantino, se veramente intese il concilio
come un suo consilium. Ma certi indizi inducono a pensare che possa es-
sere stata assunta da Osio di Cordova; in tutti gli elenchi egli compare
sempre al primo posto, seguito dai due rappresentanti del vescovo di
Roma. E comunque certo che egli giocd un ruolo dominante al concilio.
Probabilmente diresse il concilio come rappresentante dell’imperatore;
ma, trattandosi di un vescovo, ¢’¢ anche chi ha voluto vedere in lui il rap-
presentante piu autorevole del vescovo di Roma.

Il concilio prese una serie di decisioni. Pose definitivamente fine
alla controversia sulla data della Pasqua, fissandone la celebrazione nella
domenica successiva alla pasqua ebraica. Il documento del concilio pill

* K.M. GIRARDET, Kaisergericht und Bischofsgericht, Bonn 1975; W. GEsseL. «Nizda 325:
Die Doppelstruktur eines Reichskonzils», in Synodale Strukturen der Kirche, Donauwérth 1977,
61-77.

* Cosi E. CHRrysos, «Konzilsakten und Konzilsprotokolle vom 4. bis 7. Jahrhundert», in
AHC 15(1983), 30-40.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 29

importante e ricco di conseguenze fu senza dubbio il suo simbolo, chiara-
mente diretto contro la dottrina ariana. Anche I’approvazione di questo
testo non fu del tutto indolore. Contro il simbolo insorsero diciassette ve-
scovi, che cedettero solo quando Costantino li minaccio con I’esilio. Solo
cosi si spiega la vittoria dell’'imperatore al concilio e la relativa mancanza
di liberta dell’'unanimita che vi si raggiunse. Alla fine, tutti i vescovi die-
dero il loro assenso, tranne due (Secondo di Tolemaide e Teona di Mar-
marica), che vennero poi deposti ed esiliati da Costantino.

Contrariamente a quanto si era ritenuto in passato, recentemente
si & messo in dubbio il fatto che il concilio si sia ispirato per il suo simbolo
al modello del simbolo (battesimale) della chiesa di Cesarea (Palestina).
Sono espressamente dirette contro Ario, nel paragrafo relativo alla con-
fessione del Figlio, le seguenti aggiunte: «cio¢ dalla sostanza del Padre»;
«Dio vero da Dio vero, generato non creato, della stessa sostanza (omou-
sios) del Padre». Le affermazioni tradizionali su Gesu (Figlio di Dio, nato
prima di tutti i secoli, Dio da Dio), che Ario di per sé accettava, interpre-
tandole ovviamente alla sua maniera, furono precisate in modo da riget-
tare chiaramente I'interpretazione ariana. Mediante le espressioni «dalla
sostanza del Padre» e «generato non creato», il «Figlio di Dio» veniva ca-
ratterizzato in modo che non era piu possibile intendere la derivazione
del Figlio dal Padre come un libero atto di volonta e come una «crea-
zione dal nulla», ma solo come qualcosa che ¢ in Dio stesso da tutta
’eternita. L’espressione «Dio da Dio» (che Ario avrebbe ancora accet-
tato) veniva caratterizzata, mediante I’aggiunta «Dio vero da Dio vero»
(che Ario rifiutava), in modo tale da intendere veramente «Dio nel senso
vero e proprio del termine». Soprattutto I'omousios (della stessa so-
stanza) del Padre, che sarebbe diventato poi la parola chiave nella lotta
contro gli ariani, costituisce un chiaro rifiuto della dottrina ariana. Nel-
’aggiunta di questo termine, un ruolo decisivo ebbe, secondo la testimo-
nianza di Atanasio, Osio di Cordova. Anche se la cosa non ¢ pacifica, si
ha motivo di ritenere che il termine omousios sia venuto dall’Occidente
(Roma) e sia stato adottato gia prima di Nicea dalle altre due chiese prin-
cipali (Alessandria e Antiochia).’

1.4. [ canoni di Nicea

Oltre al simbolo e alla fissazione della data della Pasqua, il conci-
lio emand venti canoni su questioni riguardanti 'ordinamento della

% Cosi W.A. BIENERT, «Das vornicinische homoousios als Ausdruck der Rechtgldubig-
keit», in ZKG 90(1979), 5-29; contrario J. ULRICH, Die Anfiinge der abendlindischen Rezeption des
Nizinums, Berlin-New York 1994.



30 Storia dei Concili

chiesa. Come era consuetudine, questi canoni non intendevano intro-
durre delle innovazioni, ma prescrivere la disciplina che era in vigore al-
meno in certe parti della chiesa. I canoni riguardavano questi settori:

— Strutture ecclesiastiche. Una norma vincola strettamente i ve-
scovi, i presbiteri e i diaconi alla loro chiesa, vietando il passaggio dei
chierici in altre chiese e il trasferimento dei vescovi. Un’altra norma (can.
4) riguarda I'insediamento del vescovo: un vescovo non deve essere mai
consacrato da un solo vescovo, ma possibilmente da tutti i vescovi della
stessa provincia, e comunque, quando concrete difficolta non lo consen-
tano, almeno da tre vescovi, con il consenso degli altri vescovi e la con-
ferma della scelta da parte del metropolita. Questa norma, applicata in
seguito alla sola consacrazione sacramentale e in vigore sotto questa
forma fino ai nostri giorni, riguardava allora tutto I’iter della scelta del ve-
scovo, nel quale insediamento giuridico e sacramento formavano ancora
un tutt’uno. Essa mirava a contrastare la tendenza di certi metropoliti di
occupare direttamente le sedi vescovili con i loro favoriti: la designazione
di un vescovo deve essere un atto collegiale anche sul piano della con-
ferma gerarchica. I concili provinciali devono tenersi due volte all’anno;
essi possono assolvere da scomuniche ingiuste imposte dal vescovo. Di
fondamentale importanza per la progressiva formazione dei «patriar-
cati», e quindi anche per I'ulteriore evoluzione della storia dei concili, sa-
rebbe stato, infine, il can. 6. Esso stabilisce che anche al vescovo di Ales-
sandria spetta, su Egitto, Libia e Pentapoli, quella giurisdizione ecclesia-
stica (exousia) che i vescovi di Roma e Antiochia hanno sui loro rispettivi
territori (non ulteriormente specificati dal punto di vista geografico). Per
tutti e tre i territori il canone si richiama a un’«antica consuetudine» che
va preservata. Qui affiora un processo che era evidentemente gia in atto:
la graduale trasformazione delle tre «chiese principali» (Roma, Alessan-
dria e Antiochia) da quei «luoghi centrali» della communio che erano di-
ventate gia nel III secolo in titolari di particolari potesta giurisdizionali
nella propria regione. Naturalmente, non si dice quali siano esattamente
queste potesta. Riguardo ai territori, si deve pensare per Antiochia alla
regione della Siria o alla diocesi imperiale dell’Oriente (Siria e Pale-
stina), per Roma non a tutto I'Occidente, ma con ogni probabilita solo al-
I’«Italia suburbicaria» (Italia centrale e meridionale). In seguito, soprat-
tutto da parte di Roma, ci si appella a questo canone per motivare I'in-
contestabile successione delle tre chiese principali (Roma, Alessandria,
Antiochia).

— Dignita del clero. Altri canoni cercano di difendere la dignita del
clero. Si vietano le ordinazioni dei neo-battezzati e degli eunuchi, il synei-
sakton (la convivenza dei chierici con giovani donne — ancora nulla a che
vedere con il celibato!), I'usura. Si prescrive un accurato esame prima



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 31

dell’ordinazione; non si devono ordinare i lapsi, coloro che hanno ceduto
durante la persecuzione. Le «diaconesse» vengono declassate; si sottoli-
nea che esse non ricevono alcuna imposizione delle mani e che devono
essere annoverate fra i laici.

— Disciplina penitenziale. 11 concilio dispone che non si debba ri-
fiutare I’assoluzione ai moribondi. Stabilisce la penitenza ecclesiastica
per coloro che hanno ceduto durante la persecuzione. Decide anche in
merito alla questione della validita del battesimo degli eretici, una que-
stione che 70 anni prima aveva visto su posizioni contrapposte la chiesa
di Roma e la chiesa africana guidata da Cipriano. In genere, nel caso de-
gli eretici non va ripetuto il battesimo, ma solo I'imposizione delle mani. I
seguaci di Paolo di Samosata devono essere invece ribattezzati e (se ido-
nei al sacerdozio) ordinati. Affonda qui le sue radici la successiva distin-
zione fra le eresie trinitarie e le altre eresie e la convinzione che le prime,
a differenza delle seconde, rendono invalido il battesimo.

Lo storico della chiesa Eusebio di Cesarea ci descrive il banchetto
offerto ai vescovi dall’imperatore al termine del concilio. I vescovi, alcuni
dei quali recavano ancora sul corpo le ferite delle torture subite durante
la persecuzione, sfilarono senza alcun timore fra due ali di soldati con la
spada sguainata. Durante il banchetto erano adagiati in parte sullo stesso
tappeto imbottito sui cui era adagiato I'imperatore. «... la si sarebbe po-
tuta ritenere un’immagine del regno di Cristo».’

Che lautorita dello stato, che aveva sempre perseguitato la
chiesa, ora rendesse possibile la celebrazione di un concilio, al quale i
vescovi si erano recati con la posta imperiale, sembrd una cosa cosi
nuova e inaudita che si puo ben comprendere come piu di uno si sia la-
sciato abbagliare da tanto splendore e non abbia neppure lontanamente
immaginato ’enorme pericolo che poteva rappresentare per la chiesa
I’autorita di uno stato cristiano. Ma era un’illusione non solo pensare
che I'impero romano, che si andava convertendo al cristianesimo, avesse
a che vedere con il regno di Cristo, ma anche pensare, cosa molto fre-
quente in occasione di concili, che fosse finalmente ristabilita la pace; in
realta i problemi cominciavano proprio allora. Ci sarebbero voluti an-
cora piu di cinquant’anni per riuscire a fare accettare Nicea almeno in
seno alla chiesa imperiale. E tuttavia solo attraverso quella battaglia Ni-
cea divenne ci0 che é.

" Euseslo, Vita Constantini, 3, 14.



32 Storia dei Concili

2. La battaglia attorno a Nicea

All'inizio, Nicea non aveva fatto nulla di diverso dai precedenti
concili. Aveva condannato un’eresia e le aveva contrapposto un simbolo.
Ma, rispetto ai precedenti concili regionali, questo concilio si poneva, an-
che se unicamente sul piano quantitativo e non ancora qualitativo ed es-
senziale, a un livello superiore. All'inizio, nessuno pensava che il suo sim-
bolo sarebbe andato al di 12 della circostanza e situazione concreta che lo
aveva provocato, che sarebbe stato recepito da tutta la chiesa e che sa-
rebbe diventato il banco di prova dell’ortodossia. Lo dimostra, ad esem-
pio, il fatto che Ilario di Poitiers, il grande campione della lotta contro
Iarianesimo nelle Gallie, conosce il simbolo niceno solo trent’anni dopo
il concilio e che ancora verso il 360 esso & praticamente sconosciuto alla
maggior parte dei vescovi delle Gallie. I concili erano considerati anzi-
tutto eventi legati a date e situazioni concrete.® Il fatto che concili succes-
sivi a Nicea non tengano conto delle formulazioni del simbolo niceno e
sviluppino «nuove» formule per illustrare la relazione che intercorre fra
il Figlio e il Padre non va quindi considerato, da una prospettiva poste-
riore, un’offesa contro un «dogma» della chiesa universale. Bisogna piut-
tosto affermare che sono stati proprio i fallimenti di queste «nuove» for-
mule a far prendere coscienza del valore del simbolo niceno quale norma
di fede vincolante a livello della chiesa universale. All’inizio, in presenza
di nuove situazioni, si era portati a cercare sempre nuove formulazioni
della fede tramandata.

2.1.  La prima fase (328-350): lotte fra le diverse correnti

Nel 328, Costantino cambia atteggiamento. Fino ad allora si era
preoccupato di far accettare le decisioni di Nicea. Quando, dopo il concilio,
altri due vescovi (Eusebio di Nicomedia e Teonide dj Nicea) si erano rifiu-
tati di accettare quelle decisioni, 'imperatore li aveva esiliati. Ma nel 328
essi vennero richiamati, senza che per questo dovessero riconoscere e ac-
cettare Nicea. A partire da quel momento fu Eusebio dj Nicomedia, e non
pitt Osio di Cordova, ad esercitare Iinfluenza decisiva sull'imperatore.

All'inizio, non vi era alcuna lotta contro il simbolo di Nicea. Si
trattava piuttosto di un miscuglio di simpatie personali e correnti di na-
tura partitica-teologica. Il simbolo niceno, soprattutto I'omousios, era in-
fatti il risultato della vittoria di una corrente, che aveva i suoi avversari
soprattutto in Oriente, dove la corrente subordinazionistica era molto

¥ Lo testimonia in particolare H.J. SIeBEN, Die Konzilsidee der Alten Kirche, Paderborn
1979, 202-204.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 33

forte, e che, di fronte all’ulteriore elaborazione della terminologia trinita-
ria, non riusciva a spiegare importanti aspetti, in particolare quello della
distinzione fra le persone della Trinita. In Oriente, la battaglia comincid
con un attacco concentrico di natura personale-politica contro i vescovi
che sostenevano con maggior decisione la fede nicena: soprattutto Eusta-
zio di Antiochia e Atanasio di Alessandria. In un primo momento, nel
335, il concilio di Tiro li depose e Atanasio dovette recarsi anche in esilio
a Treviri. Successivamente, nel 340, un concilio di Roma, composto da
vescovi occidentali, annulld le decisioni del concilio di Tiro e riabilito i
vescovi deposti. Un altro concilio di vescovi, convocato nel 341 ad Antio-
chia, confermo le decisioni del concilio di Tiro. Esso affermo, inoltre, che
ogni concilio ¢ autonomo e che nessun concilio successivo ha il diritto di
annullare le sue decisioni. Contro questa posizione il concilio romano del
341 e il vescovo di Roma, Giulio, sostennero il principio secondo cui con-
cili pitt importanti e frequentati da un maggior numero di vescovi pote-
vano annullare le decisioni di concili minori e affermarono, in partico-
lare, che le faccende delle tre «chiese principali» (in questo caso, Antio-
chia e Alessandria) dovevano essere regolate non autonomamente, ma di
comune accordo. Nel frattempo — evento molto importante per compren-
dere la situazione generale — Costantino era morto (337) e I'impero era
stato diviso: Costanzo, che sosteneva la corrente anti-nicena, era diven-
tato imperatore d’Oriente e Costante d’Occidente. Sullo sfondo della di-
visione politica, la regionalizzazione del conflitto, che era stata favorita
dal concilio antiocheno, minacciava di provocare Iisolamento fra
Oriente e Occidente.

L’unica via di uscita era un concilio generale di Oriente e Occi-
dente. Su proposta del vescovo di Roma, Giulio, esso fu effettivamente
convocato dai due imperatori a Sardica (Sofia), al confine fra i due im-
peri (342 o 343). Vi intervennero circa novanta vescovi dall’Occidente,
capeggiati dal vescovo Osio di Cordova, e circa ottanta vescovi
dall’Oriente. Se questo concilio fosse riuscito sarebbe stato I'unico conci-
lio della storia con un numero equivalente di vescovi provenienti dall’O-
riente e dall’Occidente. Ma esso si divise fin dall’inizio, poiché gli orien-
tali pretesero che non vi partecipassero Atanasio e gli altri vescovi depo-
sti. Inoltre, i vescovi dell’Oriente dissero che avevano saputo di una vitto-
ria del loro imperatore sui persiani e che dovevano rientrare in sede per
festeggiare I’avvenimento con le loro comunita. Il concilio, formato or-
mai di soli vescovi provenienti dall’Occidente, prese ancora una serie di
decisioni, votando, fra I’altro, una norma — che avrebbe poi avuto in Oc-
cidente una storia ricca di conseguenze e assai complicata — che faceva
della sede romana I’organo deputato alla revisione delle deposizioni dei
vescovi da parte dei concili.



34 Storia dei Concili

2.2.  La seconda fase (350-360): la divisione dogmatica

La fase che inizia nel 350 & caratterizzata dal ristabilimento dell’u-
nita dellimpero sotto Costanzo. La pressione esercitata sui niceni si
estende ora anche all’Occidente. Inoltre, le contrapposizioni dogmatiche
si approfondiscono. Ci si rende chiaramente conto che non esiste alcun
consenso generale sul simbolo di Nicea.

La responsabilita di questa situazione non & imputabile alla sola
pressione esercitata dall’autorita politica, bensi anche a una questione
teologica rimasta irrisolta. Infatti, 'omousios sembrava pendere verso il
«modalismo» (o «sabellianesimo») trinitario, il quale insegnava che il Pa-
dre, il Figlio e lo Spirito Santo sono solo diversi «<modi» in cui Dio appare
anoi e non vere diversita in Dio stesso. Prima di un ulteriore chiarimento
della terminologia trinitaria, che distingueva in Dio «sostanza» (ousia) e
«persone» (hypostaseis), il termine non era al riparo da una simile inter-
pretazione: se il Padre e il Figlio erano «della stessa sostanza», sembra-
vano essere anche «identici» e questo tanto pill che i niceni in senso
stretto, come Osio di Cordova, parlavano anche di una hypostasis di Pa-
dre e Figlio. Cosi gia il concilio antiocheno del 341 aveva promulgato un
testo, che da un lato rigettava ’arianesimo radicale, ma dall’altro prescin-
deva dalla formula nicena e parlava in senso anti-modalistico delle tre
hypostaseis della Trinitd. Questa questione era sentita soprattutto in
Oriente. Cosi in Oriente gli «omoiousiani» costituirono un nuovo partito
e furono per un certo periodo di tempo il gruppo predominante. La loro
formula venne elaborata, nel 358, da Basilio di Ancira e sottoposta a di-
versi vescovi; fu approvata da un concilio di Sirmio e accettata anche da
Liberio, vescovo di Roma. Essa affermava che il F iglio ¢ «simile nella so-
stanza» (omoousios) al Padre. Diversamente dagli ariani, gli «omoiou-
siani» riconoscevano pienamente la divinita del Figlio, ma con la formula
«di sostanza simile», invece della formula «di sostanza identica», vole-
vano indicare che il Padre e il Figlio non sono identici.

In fondo, gli «omoiousiani» erano molto vicini agli «omousiani» (o
niceni), come sapevano bene anche Atanasio e Ilario di Poitiers, i mag-
giori rappresentanti di questi ultimi. Ma quest’ulteriore questione non
fece che aggravare la confusione che gia regnava al riguardo in seno alla
chiesa. Basilio di Cesarea la paragona a quanto avviene in una battaglia
navale notturna: regna ovunque un grande trambusto; non si riesce pil a
distinguere fra amico e nemico; ciascuno mena colpi su ogni altro; la
chiesa ¢ diventata un’indescrivibile confusione.’

’ BasiLio DI CESAREA, Sullo Spirito Santo 30, 76: PG 32, 209s; FC 12, 312-314.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 35

L’imperatore Costanzo cercd allora di ristabilire I’unita mediante
un concilio ecumenico. Fu il duplice concilio di Seleucia e Rimini (359): i
vescovi orientali (circa 150) si riunirono a Seleucia, i vescovi della parte
occidentale dell’impero (oltre 400) a Rimini. In termini di cifre si trattava
del maggior concilio che fosse mai stato celebrato nell’antichita. All’ini-
zio, Basilio di Ancira, che per un certo tempo aveva potuto influenzare
I'imperatore e convincerlo della giustezza della sua formula, aveva nu-
trito grandi speranze di riuscire a far trionfare al concilio, con I'aiuto del-
I'imperatore, I'omoiousianesimo. Ma poi su Costanzo avevano prevalso
le influenze ariane. Basilio restd profondamente deluso al vedere.che ora
Costanzo sottoponeva ai vescovi, come base di un consenso ecclesiale, la
formula secondo cui il Figlio & omoios to patri kata ten graphen (simile al
Padre secondo la Scrittura). All’apparenza si trattava di una geniale for-
mula di consenso in grado di riconciliare tutte le correnti. Eludeva il pro-
blema della sostanza ontologica, si limitava a una formulazione pit indi-
stinta e si richiamava semplicemente alla sacra Scrittura. Ma proprio per-
ché in definitiva eludeva il problema teologico, essa non fu in grado di
soddisfare né i niceni né gli omoiousiani. E, in realta, solo una forte pres-
sione imperiale riusci a far accettare questa formula ai vescovi.

Ad avere la peggio in questi due concili furono ancora una volta
gli ariani. In Occidente, la maggioranza era costituita da niceni, in
Oriente, da omoiousiani. Alla fine, gli ariani furono scomunicati (Ri-
mini) o abbandonarono il concilio (Seleucia). Ma essi si rivolsero all’im-
peratore quale loro unica difesa e I'imperatore li ricevette e li ascoltd,
mentre alle delegazioni della maggioranza dei vescovi fu impedito di av-
vicinarlo. Alla fine, tutti i vescovi furono costretti a sottoscrivere, in
quanto si nego loro il ritorno alle loro sedi finché non lo avessero fatto. A
Rimini, all’ultimo gruppetto di vescovi si disse che potevano aggiungere
alla firma qualche annotazione personale. Naturalmente, queste annota-
zioni servivano solo a tranquillizzare la loro coscienza; per I'imperatore
esse non avevano la benché minima importanza; egli era felice di aver ot-
tenuto 550 firme di vescovi provenienti da ogni parte dell’impero. 11 1°
gennaio 360, poté finalmente comunicare con un proclama il ristabili-
mento della pace religiosa. Ma niceni e omoiousiani furono cacciati dalle
loro sedi episcopali ed esiliati.

In realta, ora esistevano quattro gruppi: i niceni, gli omoiousiani,
gli omoisti (i sostenitori della formula di compromesso di Seleucia-
Rimini) e gli anomoisti, cio¢ gli ariani in senso stretto, che non trovavano
soddisfacente la formula di Seleucia-Rimini.



36 Storia dei Concili

23.  Consolidamento e soluzione (360-382)

Nonostante le apparenze espresse dalle parole alate di Girolamo:
«Sospird il mondo intero e si stupi di essere diventato ariano»,' ’ariane-
simo vero e proprio non riusci mai ad aggregare la maggioranza dei ve-
scovi. In fondo, esso comincio a disgregarsi a partire dal momento in cui
perse I'appoggio imperiale. Cio avvenne paradossalmente sotto I'impera-
tore Giuliano (361-363), un cristiano che era ritornato al paganesimo e
aveva tentato la restaurazione pagana. Egli permise il ritorno dei vescovi
niceni che erano stati esiliati, dal momento che non era interessato, a dif-
ferenza dei suoi predecessori, all’'unita dei cristiani e sperava che in tal
modo essi si sarebbero dilaniati a vicenda. Naturalmente, con questo suo
gesto I'imperatore avvio la restaurazione nicena.

Dopo di lui, la politica religiosa imperiale tornd a percorrere
strade diverse in Oriente e in Occidente. In Occidente, I'imperatore Va-
lentiniano I (364-375) appoggiod la corrente nicena, mentre in Oriente
Valente (364-378) ritornd a perseguire la strada omoista di Seleucia-
Rimini, alternando fasi di persecuzioni ed esilii degli anti-ariani con fasi
di maggiore tolleranza.

In quegli anni si assistette a un progressivo accordo e avvicina-
mento fra niceni («omousiani») e omoiousiani. I consolidamento fu do-
vuto soprattutto alla crescente intesa di questi due gruppi. Ci si rese sem-
pre pil conto che I'unione e il ristabilimento della comunione ecclesiale
potevano essere raggiunti solo con un ritorno alla formula di Nicea. La
continua elaborazione di nuove formule di fede aveva prodotto nella
chiesa una crisi sempre maggiore. Solo il protrarsi della crisi post-conci-
liare permise a Nicea di raggiungere quella posizione eminente che certa-
mente non aveva in un primo momento. Solo ora Nicea, e in particolare
I’'omousios, diventava la norma dell’ortodossia e la pietra angolare della
vera fede. Lo si vede chiaramente in Atanasio di Alessandria (f 373). Per
lui, la formula nicena &, secondo Is 40,8, «la parola di Dio che rimane in
eterno». Essa incarna la paradosis, la stabilita della tradizione della
chiesa; incarna il contenuto rivelato della fede; si distingue percid dall’in-
stabilita delle altre correnti, caratterizzate dalla continua ricerca (quasi
che la fede dovesse essere scoperta ora per la prima volta) e quindi da
una produzione a getto continuo di formule di fede:

«Che cosa ha fatto si che il mondo intero fosse messo in agitazione e che ai nostri
giorni i cosiddetti chierici corrano qua e 1a alla ricerca del modo in cui poter im-

' GiroLamo, Dialogus adversus Luciferianos 19 (PL 23, 172 C).



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 37

parare a credere nel nostro signore Gesu Cristo? Infatti, se avessero la fede, non
la cercherebbero come persone che non I’hanno. Un tale comportamento non in-
coraggia affatto i catecumeni e offre ai pagani 'occasione non di un normale sor-
riso, ma di una fragorosa risata, al vedere che ora i cristiani si destano improv-
visamente come dal sonno e cercano che cosa si debba credere riguardo a Cri-
sto».!!

Atanasio non vede quindi neppure la necessita di un nuovo conci-
lio: la verita si trova gia in Nicea e non si deve continuare a ricercarla.

E stata quest’esperienza a portare alla dottrina dell’«infallibilita»
dei concili. Ma ¢ stata comunque solo un primo passo. Qui non si tratta
ancora dell’autorita dei concili (contro un’idea del genere vi era gia I’e-
sperienza di Seleucia-Rimini e di molti altri concili minori), ma solo di
Nicea. Nicea viene considerato il grande, irripetibile, prodigio. All’inizio,
sembrava escluso che altri concili potessero pretendere di essere posti
sullo stesso piano di Nicea.

Cio pose anche un’ipoteca che solo il concilio di Calcedonia sa-
rebbe riuscito a togliere: tutti i concili vengono posti sotto il segno di Ni-
cea, sotto la sua ombra onni-avvolgente. Non vengono posti sullo stesso
piano di Nicea, ma sono, in ultima analisi, un’«attualizzazione di Nicea»,
anche se non necessariamente nel senso stretto, schiavistico del termine.
Essi devono anzitutto verificare se certe affermazioni corrispondono al
simbolo niceno o lo contraddicono. Devono approvare le affermazioni
che sono coerenti con il simbolo di Nicea e condannare quelle che sono
contrarie ad esso. Il simbolo niceno diventa il metro con cui misurare
ogni cosa. Qui Nicea non ¢ il primo concilio di una serie, ma diventa un
«super-concilio», la norma normans di tutti i successivi concili. Questa
concezione del concilio domina Efeso I (431) e viene ancor pill radicaliz-
zata in Efeso II (il «latrocinio», 449). Ma, strettamente legata a questa
prima ipoteca, vi ¢ anche un’altra ipoteca, che avrebbe avuto conse-
guenze ancor maggiori. Dal momento che si misura tutto su Nicea, a par-
tire da Efeso I quel riferimento diretto alla sacra Scrittura di cui si erano
nutriti i primi concili passa in secondo piano, lasciando il primo posto agli
argomenti della tradizione."

Ma era necessario fare anche un passo teologico oltre Nicea, pro-
cedere cioe a un’elaborazione delle questioni teologiche che avevano im-
pedito fino ad allora un’incondizionata recezione della formula di Nicea
in Oriente. Questo passo teologico, che lungi dall’essere apprezzato fu al-

‘1 ATANASIO DI ALESSANDRIA, Sui sinodi di Rimini e Seleucia, 3: PG 26, 684s.
"* H.J. SIEBEN, Vom Apostelkonzil zum Ersten Vatikanum. Studien zur Geschichte der Kon-
zilsidee, Paderborn 1996, 43-62.



38 Storia dei Concili

lora piuttosto mal visto e mal interpretato in Occidente e anche a Roma,
¢ strettamente legato ai «giovani niceni» o «padri cappadoci»: Basilio di
Cesarea, Gregorio di Nissa e Gregorio di Nazianzo. Ora si elabora quella
terminologia che ¢ rimasta poi basilare per la presentazione del dogma
trinitario e si elimina il problema che non aveva permesso agli omoiou-
siani di accettare la formula di Nicea: la distinzione di ousia (sostanza) e
hypostasis (ipostasi o persona) in Dio; cioé 1'unica «sostanza» divina (la
divinita) esiste in triplice «personalita», in modo tale che le «persone» in
Dio non sono costituite da cid che esse sono «in sé» (che & I'identica divi-
nita), ma dalla loro reciproca relazione.

In tal modo, si pose congiuntamente la questione della divinita e
quella della personalita dello Spirito Santo. Lo Spirito Santo & solo una
«forza» o un «dono» dato all'uomo (cio¢ una creatura) o una realta di
Dio stesso? Allora i cosiddetti «pneumatomachi» (avversari dello Spirito
Santo), detti erroneamente anche «macedoniani» (dal vescovo Macedo-
nio di Costantinopoli, che non ha comunque nulla a che vedere con loro),
contestavano la divinita dello Spirito Santo. Essi compaiono attorno al
360 e vengono condannati la prima volta al concilio di Alessandria del
362; i loro principali rappresentanti sono Eustazio di Sebaste, fondatore
del monachesimo in Asia minore, Eleusio di Cizico e Maratonio di Nico-
media; i loro principali avversari sono Basilio di Cesarea e Epifanio di
Salamina.

Sul piano della politica ecclesiastica questi sviluppi furono suggel-
lati dopo la morte dell’imperatore Valente nella battaglia di Adrianopoli
(378) contro i goti occidentali. Ora I'autorita imperiale difendeva il sim-
bolo di Nicea nell’'una e nell’altra parte dell’impero. Nel 380, I'impera-
tore Teodosio proclamo che in tutto I'impero si doveva osservare la fede
annunciata dall’apostolo Pietro ai romani e insegnata allora dai vescovi
Damaso di Roma e Pietro di Alessandria. Negli anni dal 379 al 382 si ce-
lebrarono diversi concili, soprattutto a Antiochia, Costantinopoli, Aqui-
leia e Roma, che riconobbero chiaramente la fede di Nicea e rigettarono
gli ariani, i modalisti trinitari, i pneumatomachi e le altre eresie. Questi
concili ristabilirono la comunione e suggellarono la recezione di Nicea in
seno alla chiesa imperiale (infatti, presso i goti, e poi anche presso altre
tribll germaniche del tempo delle invasioni barbariche, ’arianesimo o la
professione di fede omoista continuarono fino al VI-VII secolo). Ma uno
di questi concili che hanno chiuso la recezione nicena ha successivamente
raggiunto valore ecumenico.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 39

3. Costantinopoli I (381)

Nel «primo concilio di Costantinopoli» si rispecchiano gli ultimi
problemi della crisi trinitaria e della recezione nicena. Questi problemi si
mescolano in parte con una contrapposizione che ora esplode e investe
profondamente questo concilio. Si tratta della contrapposizione fra lo
schieramento alessandrino-romano, da un lato, e lo schieramento costan-
tinopolitano-orientale (teologicamente piu forte, «giovani niceni»), dal-
I’altro; 'oggetto specifico del contenzioso era quello scisma antiocheno
che si protraeva ormai dal 361. A partire da tali premesse si puo facil-
mente comprendere il motivo per cui I'’ecumenicita di questo concilio &
stata riconosciuta solo in un secondo tempo, quando si spezzo 1’asse co-
mune Roma-Alessandria, cio¢ a Calcedonia (451).

3.1. Svolgimento del concilio

I1 concilio che si celebrava a Costantinopoli nel 381 era un concilio
imperiale dell’Oriente, convocato dall’imperatore Teodosio. L’'impera-
tore intendeva mettere la parola fine alle controversie e suggellare ['unita
della fede, ma voleva farlo — come era gia avvenuto nel caso di Seleucia e
Rimini — parallelamente in Oriente e in Occidente. Mancava comunque,
perlomeno nella prima fase, non solo I’Occidente, ma anche I’Egitto; i
150 padri provenivano essenzialmente dal territorio antiocheno (della
diocesi statale dell’Oriente) e dall’Asia minore. Il concilio durd due mesi
(dal maggio al luglio del 381); le riunioni non si tennero nella residenza
imperiale, bensi in diverse basiliche. L'imperatore partecipo solo alla so-
lenne apertura e non esercitd sui lavori quella massiccia influenza che
aveva esercitato Costantino a Nicea.

Fin dall’inizio, il concilio fu sotto il segno del risentimento contro
il predominio romano-alessandrino. Sullo sfondo vi era soprattutto lo
«scisma antiocheno». Ad Antiochia si fronteggiavano ormai da vent’anni
due vescovi niceni e le loro rispettive comunita: Paolino, riconosciuto
dall’Occidente e da Alessandria, e Melezio, riconosciuto dal resto dell’O-
riente niceno. Il fatto che fossero entrambi niceni non impedi che nello
scisma giocasse un ruolo il sospetto dogmatico. Agli occhi di Roma, Me-
lezio non riusci a liberarsi dal sospetto di arianesimo, mentre Paolino era
sospettato di «sabellianesimo». La durezza e I'intransigenza con cui Da-
maso, vescovo di Roma, affronto le difficili questioni teologiche dell’O-
riente, soprattutto nei confronti dei giovani niceni, nonché la questione
dello scisma antiocheno, avevano chiuso molte porte e accresciuto il ri-
sentimento contro Roma. Ora questo risentimento investiva in pieno il
concilio del 381. All'inizio, la presidenza fu assunta da Melezio. Dopo la



40 Storia dei Concili

Sua morte, avvenuta durante il concilio, essa passo a Gregorio di Na-
zianzo, il nuovo vescovo di Costantinopoli, che era appena riuscito a im-
porsi nella capitale dell’impero, fino ad allora ariana, e che era stato con-
fermato vescovo di quella sede dal concilio. Gregorio assunse una linea
pitl conciliante rispetto alla tendenza antiromana-antialessandrina della
maggioranza, ma non riusci a prevalere né su questo punto né su altri
punti essenziali. Ora si poneva il problema del successore dj Melezio.
Gregorio intendeva rinviare la nuova elezione dopo la morte di Paolino,
che si annunciava ormai imminente, in modo da porre fine allo scisma,
ma non riusci a prevalere contro la maggioranza, la quale pensava (se-
condo Gregorio) che «nella chiesa si dovesse regolare tutto secondo il
sole, cioe che la direzione spettasse alla parte del mondo in cui Dio sj &
mostrato a noi in forma umana»."® D’altra parte, il concilio non fece al-
cuna scelta definitiva. Lo scisma antiocheno sarebbe durato ancora fino
al 415.

Queste tendenze della maggioranza trovarono comunque espres-
sione nei canoni 2 e 3. 1l can. 2 stabiliva che i vescovi non dovevano immi-
schiarsi in faccende al di fuori della loro «diocesi». Analogamente alle
diocesi imperiali, si stabilirono, al di sopra del livello delle province ec-
clesiastiche, cinque «diocesi»: Egitto, Oriente (Siria-Palestina), Ponto
(Anatolia settentrionale e orientale), Asia (Anatolia occidentale), Tracia
(pit 0 meno I'attuale Bulgaria orientale). Questa decisione era motivata
dallo sconvolgimento prodotto nell’ordinamento normale dalle contro-
versie ariane, che avevano dato luogo a continue incursioni in territori
non propri, ma soprattutto dalle tendenze interventiste sia di Roma che
di Alessandria, alle quali si doveva mettere un freno. Comunque non si
assegno a queste «diocesi» ecclesiastiche alcuna precisa competenza e, a
parte Alessandria e Antiochia, neéppure una sede centrale. La loro costi-
tuzione segna comunque il passaggio alla generale ripartizione in patriar-
cati. Al concilio di Calcedonia, il Ponto, I’Asia e la Tracia sarebbero state
annesse al territorio posto sotto la giurisdizione del patriarcato di Co-
stantinopoli.' II can. 3 stabiliva che al patriarca di Costantinopoli spet-
tava il secondo posto (di «onore») dopo Roma, poiché Costantinopoli
era la nuova Roma. Questo mostra chiaramente come la capitale dell’im-
PETO premesse per ottenere una posizione piu elevata in seno alla chiesa,
infrangendo cosi Iantico ordinamento delle tre «chiese principali». In tal
modo, si ponevano le basi dj quel conflitto con Alessandria, ma anche
con Roma, che al concilio di Calcedonia sarebbe entrato nella sua fase
calda.

"% GREGORIO DI NAZIANZO, carm. hist. XI, 1691-93: PG 37, 1147.
" Cf. Tavola a p. 61.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 41

Il concilio discusse anche con una delegazione di 36 «pneumato-
machi». Pur essendo fallite, queste trattative ebbero delle conseguenze,
come avremo ancora occasione di vedere.

Alla fine, giunsero al concilio anche alcuni vescovi egiziani. Com-
prensibilmente indignati e irritati per il fatto che si erano prese delle de-
cisioni in loro assenza, essi soffiarono in faccia alla maggioranza dei padri
conciliari, come osserva soddisfatto Gregorio, «un pungente vento occi-
dentale»" e pretesero, ovviamente invano, che si ridiscutessero le deci-
sioni prese.

Un’altra drammatica svolta fu determinata dalle dimissioni di
Gregorio di Nazianzo, dovute probabilmente al fatto di non riuscire a su-
perare i conflitti in atto al concilio. Forse I’offerta delle sue dimissioni era
solo un bluff e un mezzo di pressione; tanto maggiore fu quindi la sua de-
lusione al vederle prontamente accettate da parte dei padri conciliari e al
dover constatare che anche I'imperatore non aveva mosso un dito per
cercare di dissuaderlo. II suo discorso di addio, composto secondo le mi-
gliori regole della retorica, pieno di stoccate a destra e a manca,'® dimo-
stra — sempre supposto che sia stato pronunciato in quel modo - che egli
sapeva farsi valere. Come suo successore fu eletto Nettario, laico e pro-
babilmente ancora catecumeno, che tenne anche la presidenza del conci-
lio per il resto delle sue sedute.

3.2.  Simbolo e recezione

Il concilio & conosciuto, & entrato nella storia ed & stato accolto
nella chiesa grazie al suo simbolo, che, con il nome di credo «niceno-
costantinopolitano», ¢ patrimonio comune di tutte le grandi confessioni
di fede cristiane e che si distingue dal simbolo niceno sostanzialmente per
il fatto di contenere una pitt ampia confessione dello Spirito Santo e della
sua azione salvifica. Ma questo simbolo, ricevuto a Calcedonia come
opera del concilio del 381, non viene ricordato in nessuna fonte del
tempo che contenga un qualche riferimento al concilio Costantinopoli-
tano I. A partire da Harnack si & quindi ripetutamente dubitato della sua
provenienza da questo concilio. Oggi, comunque, si concorda in genere
sulla sua autenticita."” Naturalmente, il concilio non ha inventato di sana

" GREGORIO DI NAzIANZO, carm. hist. X1, 1802: PG 37, 1155.

' GREGORIO DI NAzIANZO, or. 42: PG 36, 457-492.

"7 Al proposito RITTER, 182-191. Per una discussione pili recente, cf. R. Staats, «Die romi-
sche Tradition im Symbol von 381 (C) und seine Entstehung auf der Synode von Antiochien (379)»,
in VigChr 44(1990), 209-221; L. ABramowsk1, «Was hat das Nicaeno-Constantinopolitanum (C) mit
dem Konzil von Konstantinopel 381 zu tun?», in ThPh 67(1992), 481-513; A.M. RiTTER, «Noch ein-
mal: “Was hat das Nicaeno-Constantinopolitanum (C) mit dem Konzil von Konstantinopel 381 zu



42 Storia dei Concili

pianta la formula relativa allo Spirito Santo, che appare gia alla fine dello
scritto Ancoratus (374) di Epifanio. Alcune altre varianti inducono a rite-
nere che le affermazioni relative allo Spirito Santo non siano state ag-
giunte direttamente al simbolo niceno, bensi probabilmente a un altro
simbolo, che fu accordato con quello di Nicea nelle affermazioni relative
alla relazione fra il Padre e il Figlio.

Cid che caratterizza il simbolo & il fatto di evitare il termine omou-
sios per lo Spirito Santo, sottolineando indirettamente la sua divinita me-
diante il ricorso al linguaggio della preghiera e presentandolo come colui
che ¢ «Signore e da la vita», «procede dal Padre» e «insieme al Padre e al
Figlio deve essere adorato e glorificato»; poi si passa a parlare delle sue
operazioni (profeti, chiesa, perdono dei peccati, risurrezione della carne,
vita eterna). Perché si & scelta una formula del genere? Vi sono alcuni
elementi che inducono a ritenere che il simbolo sia servito come docu-
mento di dialogo e testo base nelle trattative (poi fallite) con gli pneuma-
tomachi. La rinuncia al termine omousios e la sua sostituzione con il lin-
guaggio della preghiera aveva forse la funzione di non chiudere fin dall’i-
nizio la porta al dialogo. Cid spiegherebbe anche il motivo per cui, fallito
il suo scopo, il simbolo non abbia avuto inizialmente alcuna diffusione.

Naturalmente, il simbolo non & I'unico documento dottrinale del
concilio. Nel suo primo canone — con riferimento a Nicea quale norma in-
contestabile — si condannano diverse eresie. Inoltre, il concilio approvo
una definizione dottrinale («tomus») che come tale non & stata conser-
vata. Ma dalla testimonianza del concilio Costantinopolitano del 382 ri-
sulta che essa conteneva una confessione della omousia dello Spirito e
dell’«unica divinita, potenza e sostanza» in tre ipostasi. In essa si condan-
nava anche I’«apollinarismo», cio¢ la dottrina di Apollinare di Laodicea,
secondo la quale Cristo non avrebbe avuto un’anima umana e il Logos
avrebbe assunto solo un corpo senz’anima. Qui affiora gia la problema-
tica specificamente cristologica che dara del filo da torcere nel secolo se-
guente.

I simbolo costantinopolitano non «dormi» certamente negli ar-
chivi, ma in epoca pre-calcedonese era poco conosciuto e usato anche in
Oriente; il suo riconoscimento era ostacolato soprattutto dall’esclusivo
monopolio del concilio di Nicea. A Calcedonia, il simbolo fu formal-
mente imposto ai padri conciliari dai funzionari imperiali.'"® Cosi a Calce-
donia il concilio del 381 raggiunse tardivamente I’ecumenicita. Cid fu do-

tun?”», in ThPh 68(1993), 553-560; diversamente V. DRrecoLL, «Wie nizinisch ist das Nicaeno-
Constantinopolitanum?», in ZKG 107(1996), 1-18.
¥ ACO 11, 1, 1, 195ss; 1, 2, 79s € 93s.



Nicea, la sua recezione e la battaglia attorno al dogma trinitario 43

vuto certamente a un duplice motivo: anzitutto il fatto che la posizione di
Costantinopoli risultava valorizzata gia dalla semplice associazione del
nome della citta imperiale con la celebrazione di un concilio ecumenico e
poi, in particolare, dal can. 3; in secondo luogo, I'uso di questo dato quale
importante precedente per relativizzare la specificita e la posizione mo-
nopolistica del concilio di Nicea. Cosi, in Oriente, sulla scia del riconosci-
mento del simbolo, il riconoscimento formale di Costantinopoli I come
concilio ecumenico avvenne abbastanza in fretta. Inizialmente, nella let-
tura pubblica dei canoni fu indicato come «secondo concilio».'” A Roma,
forse soprattutto a causa del can. 3, il suo riconoscimento fu molto pil
lento; i ancora verso il 500 si riconoscevano solo tre concili ecumenici:
Nicea, Efeso e Calcedonia. Il concilio del 381 vi fu recepito solo in se-
guito alla pace fra la chiesa di Roma e Costantinopoli (519), senza dubbio
quale concessione e gesto di benevolenza nei riguardi di quella chiesa.*

Y ACO 11, 1, 3, 96.
» PL 59, 170.



3

«SOLO NICEA»?
DA EFESO A CALCEDONIA

L’altra questione lasciata aperta da Nicea era la seguente: come
puod il Logos, che ¢ al di sopra del mondo, unirsi a un uomo e rimanere al
tempo stesso Dio? Infatti, se questo Logos non & «anima del mondo»,
come sostiene Ario, non & cio€ in se stesso in stretta relazione con il
mondo, il problema si aggrava. Oppure, come puo il Verbo di Dio essere
uomo e tuttavia il suo essere Dio essere diverso dal suo essere uomo? In
altri termini, che cosa significa che Dio si fa uomo? Su questo punto si
formarono due correnti di pensiero corrispondenti ai due grandi patriar-
cati dell’Oriente:

1. La corrente alessandrina ¢ caratterizzata dalla sua forte accen-
tuazione dell’unitd di Cristo. Questa corrente sostiene in maniera parti-
colare 'unione del Verbo di Dio con la carne di Gesu — ¢ ci0 che ne con-
segue —, considerando cosi la seconda persona della divinita come un sog-
getto che agisce e appare nella carne. Il concetto fondamentale ¢ il se-
guente: quest'uomo Gesli & Dio; colui che appare nella carne di Gesu e
Dio o il Logos divino. Successivamente, dopo Calcedonia si usano for-
mule del tipo: «Dio, o uno della santa Trinita, ha sofferto per noi». Que-
sta teologia & detta anche «cristologia Logos-sarx» (schema: Verbo-
carne). La sua formulazione estrema, per esempio in Apollinario di Lao-
dicea (IV secolo) si & potuta spingere fino ad affermare che il Logos co-
stituiva con la carne un’unita corpo-anima naturale. Cosi Cristo non ha
pill un’anima umana, il Logos prende il posto dell’anima (si ha quindi, in
definitiva, un Dio con un corpo umano). I rappresentanti ortodossi di
questa corrente, Atanasio di Alessandria (IV secolo) e soprattutto Cirillo
di Alessandria (V secolo), riconoscono I’esistenza in Cristo di una piena
natura umana, con corpo e anima. Ma pongono I’accento sull’indivisibile
unita: divinitd e umanitd non sono giustapposte, ma formano un’unica
realta, cosi come il fuoco compenetra il ferro rovente. Cirillo afferma: «Il



46 Storia dei Concili

Verbo ¢ diventato uomo e non & entrato in un uomo o non ha assunto un
uomo». Il testo che serve da guida & qui Gv 1,14. A partire da esso Cirillo
parla di «una sola natura (mia physis) del Verbo incarnato». Qui il ter-
mine natura (physis) non ha ancora il significato tecnico posteriore di
«divinita» 0 «umanitd», ma significa semplicemente: wuna realta; non
viene «assunto» semplicemente un uomo, non si tratta di una semplice
unione morale, ma quest'uomo Gesl ¢ Dio!

2. La corrente antiochena & caratterizzata da una forte accentua-
zione della diversita esistente fra Dio e uomo. Essa sostiene in partico-
lare la piena e autonoma umanita di Gesli - e cid che ne consegue. E
detta percio cristologia Logos-anthropos (schema: Verbo-uomo). Ama
parlare soprattutto di Cristo come del «secondo Adamo», affermare che
in Cristo Dio assume un uomo completo, che il Logos abita nell’uomo
Gesli come in un tempio o che 1o usa come Suo «strumento». Nella cor-
rente antiochena si corre facilmente il rischio di intendere I'unione di
Gesu con Dio solo in senso morale (Dio accetta I'uomo Gesu), mentre
nella corrente alessandrina si corre il rischio di non far risaltare la piena
umanita di Gesii. La corrente alessandrina & una «teologia su sfondo do-
rato», nella quale il mondo perde la propria autonomia, mentre la cor-
rente antiochena ¢ una teologia che considera a fondo la natura propria
del mondo e pensa a partire dall'uomo. In fondo, si tratta di due tipi di
teologia che sotto diverse forme si incontrano continuamente e non solo
in cristologia.

Come spesso avviene nelle controversie teologiche, I'osservazione
a distanza permette di riconoscere nei due schieramenti in lotta due cor-
renti di pensiero che sono giustificate e possono completarsi a vicenda. In
seguito, il concilio di Calcedonia elaborera effettivamente una sintesi in
cui si riconoscera la giustificazione delle due posizioni. Il fatto che, ciono-
nostante, si sia scatenata un’aspra battaglia fra i due schieramenti & di-
peso, oltre che da motivi personali, soprattutto dal trasferimento sul ter-
reno teologico della lotta per il potere in corso fra i due patriarcati di
Alessandria e Costantinopoli. Le battaglie cristologiche del V secolo
$0no — certamente non solo, ma anche — lotte dj potere fra Alessandria,
che difendeva il suo primato in Oriente e il suo secondo posto nella
chiesa universale ed era inizialmente alleata di Roma, e Costantinopoli,
che cercava di emergere. La posizione di potere che Alessandria aveva
alla corte imperiale si basava essenzialmente sul fatto che I’Egitto era il
granaio della capitale dell’impero, ma in Egitto il vescovo di Alessandria
diventava una figura sempre pit dominante e il vero portavoce dell’in-
tero paese.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 47

1. Nestorio, Cirillo e il concilio di Efeso (431)

2.1. Uno «scandalo ecumenico»

Nel primo atto del dramma gli antagonisti sono Nestorio, pa-
triarca di Costantinopoli, quale rappresentante della corrente antio-
chena, e Cirillo, patriarca di Alessandria, quale rappresentante della
corrente alessandrina. A parte le suddette rivalita fra Alessandria e Co-
stantinopoli, qui assume rilevante importanza per entrambe le parti an-
che la componente umana. Cirillo era un esperto nel campo dei sotter-
fugi politici e degli strumenti della lotta per il potere e aveva certa-
mente poca comprensione e indulgenza per altri approcci teologici; Ne-
storio reagiva alle critiche con ironia, sufficienza e un’ostentata supe-
riorita; tatto pastorale e capacita di comprensione non erano certa-
mente il suo forte.

Lo «skandalon oikumenicon», che divise anzitutto i fedeli di Co-
stantinopoli in due schieramenti fieramente avversi, si incentro sul ti-
tolo «madre di Dio» (theotokos). Questo titolo era rifiutato da un
gruppo, il quale affermava che Maria aveva generato soltanto un uomo
in cui abitava comunque la divinita. La controversia su questo titolo
toccava un nervo molto sensibile della devozione, soprattutto dei mo-
naci, fra i quali 'invocazione «theotokos» era diffusa gia da molto
tempo.

Quando nel 428 Nestorio divenne patriarca di Costantinopoli la
controversia era gia in atto. Non era stato lui ad attizzarla, anzi aveva cer-
cato di svolgere il ruolo di mediatore, proponendo al posto delle espres-
sioni «madre di Dio» (theotokos) o «madre dell’'uvomo (Gesl)» (anthro-
potokos) I'espressione «madre di Cristo» (Christotokos). Egli era preoc-
cupato che non si mescolassero divinita e umanita. Proprio per questo ri-
fiutava espressioni quali «Dio ¢ nato da una donna», «Dio ha sofferto»,
contrapponendo ad esse la formula «Maria ha generato un uomo, uno
strumento della divinita».

Oggi gli storici dei dogmi cattolici concordano sull’ortodossia di
Nestorio in materia. Nestorio non era eretico e non ha negato, in partico-
lare, I'inseparabile unita di divinita e umanita in Cristo. Nella sostanza,
egli I'ha considerata un’unita personale. Il fatto che non abbia visto que-
st’'unita personale presente nel Logos stesso, ma nel comune prosopon
Cristo, per cosi dire come qualcosa di fertium, va addebitato tutt’al pit a
una terminologia ancora imperfetta (vista a partire da Calcedonia), cosa
che si perdona anche a Cirillo. Naturalmente, a differenza di Cirillo, Ne-



48 Storia dei Concili

storio non riusci a rendere abbastanza plausibile la sua preoccupazione
soteriologica (che certamente aveva).'

Anzitutto, Cirillo si scandalizzd del linguaggio di Nestorio. Fra i
due ci fu uno scambio di lettere, nel quale in definitiva essi non si capi-
vano 'un I’altro. Ma Cirillo riusciva a chiarire meglio di Nestorio il signi-
ficato della sua posizione in ordine alla salvezza. Egli argomentava in
questo modo: se la carne di Gest non ¢ la carne di Dio, allora egli non
puo darci la vita; se la sua morte in croce non & la morte di Dio, allora egli
non puo salvarci dalla morte.

Cosi si coinvolsero nella controversia anche gli altri patriarcati,
anzitutto Roma. Nestorio fu il primo ad informarne Celestino, vescovo di
Roma. Ma commise un grave errore. Non si rese conto che a Roma la co-
noscenza del greco non era piu tale da consentire di potersi muovere a
proprio agio nella difficile terminologia tecnica della teologia. Il dossier
fu quindi inviato a Marsiglia, all’abate Cassiano di S. Vittore, che era un
buon conoscitore dell’Oriente e della lingua greca. Fu cosi che Cirillo, il
quale aveva inviato a Roma il suo dossier corredato di una traduzione in
latino, riusci a battere Nestorio sul tempo. Nel 430, un concilio romano —
fraintendendo il suo pensiero e riproducendo le sue tesi solo a spizzichi e
in modo distorto — condannd Nestorio, ingiungendogli di ritrattare nel
giro di dieci giorni dal ricevimento della comunicazione e di considerarsi
escluso, in caso contrario, dalla comunione della chiesa. Per eseguire la
sentenza fu scelto nientemeno che lo stesso Cirillo. Una presa di posi-
zione cosi unilaterale e sfacciata a favore di Cirillo da parte di Roma fu
certamente fatale e anche teologicamente ingiusta. Quanto a Cirillo, egli
sintetizzo la fede nell’incarnazione in dodici anatemi e pretese da Nesto-
rio che li accettasse.

2.2.  Due concili in una citta

La prima spinta alla celebrazione di un concilio ecumenico venne
da Nestorio. L’imperatore Teodosio II prese la palla al balzo e convocd
un concilio a Efeso. Al concilio non furono invitati tutti i vescovi, ma solo
i metropoliti dell’Oriente, ai quali venne data facolta di farsi accompa-
gnare dall’uno o dall’altro vescovo suffraganeo della loro rispettiva pro-
vincia, e dall’Occidente solo le sedi di Roma e Cartagine. Celestino, ve-
scovo di Roma, assillato dal problema del pelagianesimo e dal timore che
1 pelagiani potessero tornare a perorare la loro causa in concilio,” istrui i

' H.J. Voar, «Papst Colestin und Nestorius», in Konzil und Papst, FS Tiichle, Paderborn
1975, 85-101, qui 97s.
* J. SpEIGL, «Der Pelagianismus auf dem Konzil von Ephesus», in AHC 1(1969), 1-14.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 49

suoi legati di sostenere Cirillo e, inoltre, di non partecipare alle discus-
sioni alla pari, ma di riservarsi il ruolo di giudici.’

I1 concilio inizid il 22 giugno con 150-160 vescovi, soprattutto egi-
ziani, asiatici e palestinesi; personaggi di spicco erano, oltre a Cirillo, i
metropoliti Mennone di Efeso e Giovenale di Gerusalemme. Giunsero
anche molti monaci egiziani, che percorrevano le strade della citta al
grido di «theotokos» e aizzavano il sentimento popolare, mentre a Nesto-
rio, pure presente a Efeso anche se ovviamente non al concilio, veniva as-
segnata dall'imperatore una scorta armata incaricata di vegliare sulla sua
incolumita. Proprio all’inizio, si dovette registrare un conflitto fra I'impe-
ratore, o il suo rappresentante, e Cirillo, circa la visione del concilio.
Mentre I'imperatore voleva ’accordo fra le due correnti e pretendeva
quindi che a presiedere il concilio fosse il suo rappresentante, il comes
Candidiano, Cirillo, con il pieno appoggio di Roma, si riteneva il vero pa-
drone di quell’assise conciliare. Poiché i vescovi antiocheni, guidati da
Giovanni di Antiochia, tardavano ad arrivare, Cirillo non attese oltre e
diede I’avvio ai lavori con i presenti; del resto, non attese neppure che
giungessero i legati romani, che comunque avevano ricevuto I’ordine di
sostenere Cirillo. Candidiano chiese che si aspettasse I’arrivo degli antio-
cheni, ma non venne ascoltato. Cirillo boccido semplicemente la presi-
denza di Candidiano, facendo collocare al suo posto il libro dei Vangeli.
Da parte sua, Nestorio si rifiutava di entrare in concilio finché non fos-
sero giunti tutti i vescovi. Allora alcuni vescovi si recarono alla sua resi-
denza, ma la polizia ne impedi I’accesso.

I1 concilio, diretto da Cirillo, trovo che la seconda lettera di Cirillo
a Nestorio era in perfetta sintonia con la fede di Nicea, mentre la risposta
di Nestorio contraddiceva la fede nicena.* Al fine di rendersi conto della
coscienza che il concilio aveva di se stesso, ¢ interessante notare come la
vera autorita sia sempre il concilio di Nicea. Il concilio di Efeso non pre-
tende di porsi allo stesso livello di Nicea. Non emana quindi alcuna
nuova «definizione»; si limita a verificare se certe affermazioni concor-
dano o contrastano con Nicea. E qui il punto decisivo nel simbolo niceno
¢ la sua confessione dell’«uno e medesimo», che ¢ Figlio di Dio, ¢ disceso
dal cielo, ha patito, ecc. Poi il concilio depose Nestorio; con una lettera
indirizzata al «nuovo Giuda» gli si comunicava che, a causa delle sue
«empie affermazioni dottrinali», veniva spogliato di ogni dignita ecclesia-
stica.

* ACO 1, 11, 25.
“ACO 1, 3; 61-65.



50 Storia dei Concili

Cirillo aveva aperto il concilio da appena quattro giorni quando, il
26 giugno, giunsero gli antiocheni. Sotto la direzione di Giovanni di An-
tiochia, essi tennero a Efeso un contro-concilio (circa 50 vescovi contro i
150 dellaltro concilio), il quale depose Cirillo. Cosi, con grande disap-
punto dell'imperatore che voleva I'accordo, ci si trovava davanti alla tra-
gedia di due concili, che erano celebrati nella stessa citta, che per di piui si
scomunicavano a vicenda. Allora I'imperatore dichiard nullo il concilio,
vietd ai vescovi di lasciare Efeso e annuncio un’indagine da parte di un
alto funzionario. All'inizio di luglio giunsero anche i legati romani. Il
concilio fu ripreso e venne comunicata la decisione del concilio romano;
da parte loro, i legati accettarono la deposizione di Nestorio, esprimendo
cosi I'adesione dell’Occidente alla condanna di Nestorio. Poi venne sco-
municato anche Giovanni di Antiochia, insieme con trenta vescovi. Fi-
nalmente, giunse un funzionario imperiale, il quale depose sia Nestorio
che Cirillo, li pose agli arresti domiciliari e sciolse il concilio. Ma Cirillo
riusci a fuggire ad Alessandria, dove fu accolto trionfalmente dall’intera
citta. Nestorio invece dovette ritirarsi in un convento ad Antiochia. In se-
guito, egli poté salutare con gioia la lettera di Leone Magno a Flaviano
(449) e vedere riconosciuta in quel documento la sua posizione.

Efeso ¢ I’esempio classico di un concilio che produce divisione. Fu
la vittoria unilaterale di una corrente teologica su un’altra. La sua conse-
guenza immediata fu la rottura della comunione fra i due grandi patriar-
cati di Alessandria e Antiochia.

23. Una fragile pace

Ma questo sbattere di porte fu seguito, a distanza di due anni, da
una riconciliazione. Essa fu opera soprattutto dell’imperatore. All’inizio,
Cirillo, nonostante la sua deposizione, riusci con ingenti donazioni alla
corte di Costantinopoli — donazioni che ridussero la chiesa di Alessandria
sull’orlo della bancarotta — a fare pendere ancora una volta I’ago della bi-
lancia dalla sua parte. Non poté comunque evitare di fare delle conces-
sioni. L'imperatore Teodosio II voleva infatti 'accordo fra i patriarcati in
lotta. E dopo due tentativi andati a vuoto, nel 433 raggiunse finalmente il
suo obiettivo.

La pace fu sancita grazie a una formula di unione redatta dagli an-
tiocheni e riconosciuta ortodossa da Cirillo.* La formula parla di Cristo
come «perfetto Dio» e «perfetto uomo», della stessa sostanza del Padre e

P ACO 1, 1, 4; 8, 27-9.8; 17,9-20.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 5

anche nostra. Essa parla dell’«unione delle due nature» e dell’«unione in-
confusa» e confessa Maria come «madre di Dio». Cosi Cirillo rinuncio ta-
citamente ai suoi anatemi e alla sua formula controversa dell’«unica na-
tura del Verbo fatto carne». Quest’unione, che ha preparato sostanzial-
mente il concilio di Calcedonia e la cui formula & stata recepita nella
prima parte della definizione di quel concilio, & pitt importante dal punto
di vista della storia del dogma dello stesso concilio di Efeso e merita di
essere qualificata «ecumenica» molto pit di quel concilio.

La pace cosi conclusa era comunque precaria e fragile. Solo con
grande difficolta la formula di unione riusci a tenere calmi i sostenitori
dei due protagonisti. Entrambe le correnti teologiche cercarono di an-
dare oltre; soprattutto la corrente cirillico-alessandrina continud a inter-
pretare la formula nel senso degli anatemi di Cirillo e a intendere I’«u-
nione delle due nature» nel senso che esse ora non formavano pilt due
nature, ma «una sola natura» (realta), cio¢ quella del «Verbo incarnato».
A ci0 si aggiunse il notevole avanzamento di questa corrente soprattutto
in Siria, che era stata fino ad allora il centro della corrente antiochena.
Ma finché vissero i suoi due protagonisti, Cirillo e Giovanni, la pace
tenne. La situazione torno ad inasprirsi solo dopo la loro morte (rispetti-
vamente nel 442 e nel 444).

2; Efeso II, il «latrocinio» (449)

Del successivo «scandalo ecumenico» si incarico Eutiche, abate di
un monastero di 300 monaci di Costantinopoli. Egli radicalizzd la for-
mula di Cirillo dell’«unica natura del Verbo incarnato». Secondo lui, Cri-
sto € si «da due nature» (ek duon physeon), ma non in due nature; il Lo-
gos ha assunto una natura umana, ma le due nature non conservano la
loro integrita, bensi I'umanita viene risucchiata dalla divinita, come una
goccia d’acqua dal mare. In Gest, Dio «ingoia» in certo qual modo
I'uomo.

Eutiche trovd appoggio nel successore di Cirillo, il patriarca Dio-
scoro di Alessandria, mentre il suo avversario pitt importante fu il pa-
triarca Flaviano di Costantinopoli. Nel 448, quest’ultimo fece condan-
nare Eutiche da un concilio riunito a Costantinopoli. Flaviano pretese da
Eutiche la confessione dell’unico Cristo in due nature (permanenti), ma
Eutiche si rifiutd e anzi si appelld contro Costantinopoli alle altre sedi
episcopali importanti.

La situazione era quindi analoga a quella di vent’anni prima: Ales-
sandria contro Costantinopoli come rappresentanti di teologie rivali. Ma,
diversamente da allora, in questo caso Roma assunse una posizione dog-



52 Storia dei Concili

matica autonoma e non si lascio rimorchiare da Alessandria. Il papa
Leone Magno (440-461) scrisse una lettera dottrinale a Flaviano (il fa-
moso Tomus Leonis), nella quale sottolineava la piena, permanente inte-
grita delle due nature in Cristo. La lettera presenta un forte accento sote-
riologico e spiega che la nostra salvezza dipende dal fatto che Cristo ap-
partiene interamente a noi e al tempo stesso interamente a Dio («totus in
suis, totus in nostris»): solo cosi puo assumere pienamente la nostra fini-
tezza e la nostra mortalita e donarci al tempo stesso in questa carne la li-
berazione nell’eterna vita di Dio.

Su questo punto I'imperatore Teodosio II, che allora voleva una
mediazione, appoggid Alessandria. La cosa si spiega con il fatto che a re-
gnare e a fare la politica era, in realta, un ministro dell’imperatore, I’eu-
nuco Crisafio, che era anche un figlioccio di Eutiche. L’imperatore con-
voco per il 449 un nuovo concilio a Efeso, affidandone la presidenza a
Dioscoro.

Il concilio ebbe inizio 1’8 agosto, con circa 150 vescovi, provenienti
fondamentalmente dalle tre regioni «cirilliche» di Egitto, Palestina e
Asia; ma vi erano anche rappresentanti di Roma. Gia le circostanze
erano estremamente sfavorevoli alla controparte. Il clima di intimida-
zione, che aveva dominato gia al precedente concilio diciotto anni addie-
tro, era ancora pill pesante. Erano convogliati su Efeso interi contingenti
di monaci egiziani e siriani, i quali, come gia allora, aizzavano ¢li animi, e
anche un nutrito gruppo di infermieri (parabolani), robusti giovanotti
che erano chiaramente in grado non solo di curare le ferite, ma anche di
provocarle. Per volonta di Dioscoro e dell’imperatore le principali forze
della controparte erano state escluse a priori; si era deciso fin dal princi-
pio che Flaviano di Costantinopoli sarebbe intervenuto al concilio solo
come imputato, senza la possibilita di parteciparvi e di prendervi la pa-
rola. Al maggior leader spirituale della controparte, il vescovo Teodoreto
di Ciro, che aveva scritto contro Eutiche, venne impedito di recarsi al
concilio.

Come se tutto questo non bastasse, proprio all’inizio del concilio
Dioscoro commise un errore che Cirillo non avrebbe certamente mai
commesso. Cirillo sapeva che Alessandria era forte solo finché restava
unita a Roma. Sul piano dogmatico I’asse Roma-Alessandria aveva otte-
nuto fino ad allora vittorie decisive. Ma Dioscoro si permise di sfidare
apertamente Roma. Quando, nella seduta di apertura dell’8 agosto, i le-
gati romani chiesero di leggere pubblicamente la lettera di Leone, Dio-
scoro si oppose. Questa era ovviamente una grave offesa arrecata alla
«prima sede».

Dioscoro si impose al concilio non solo con la violenza e il terrore,
ma anche con I'inganno. Riusci a convincere molti vescovi che stava ap-



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 53

plicando un principio riconosciuto e molto apprezzato, soprattutto ad
Efeso (431), mentre in realta lo esagerava gravemente. Si trattava del
principio dell’esclusivita di Nicea e del suo simbolo. Dioscoro si richia-
mava, in particolare, al fatto che gia il can. 7 di Efeso (431) aveva espres-
samente vietato di togliere o aggiungere alcunché al simbolo di Nicea.’
Ora tutto questo veniva radicalizzato e trasformato nel principio: «Nes-
sun nuovo dogma al di fuori di Nicea!».” E Dioscoro sosteneva che Fla-
viano, con la sua formula di fede «in due nature», di cui chiedeva la sotto-
scrizione ad Eutiche, aveva aggiunto alla fede di Nicea qualcosa che non
vi si trovava. In nome dell’esclusivita nicena Flaviano fu quindi condan-
nato e deposto.

Cosi Dioscoro riusci ad assicurarsi la maggioranza. Ma la mino-
ranza resisteva, cosi come Ilario, diacono romano e futuro papa, che, non
conoscendo bene il greco, lanciava nell’assemblea il suo famoso «kontra-
dikitour»® (contradicitur, «noi protestiamo»), conservato in lettere greche
negli atti del concilio e costituente, del resto, un’importante testimo-
nianza anche dal punto di vista della storia della lingua. A questo punto
Dioscoro fece aprire le porte della chiesa: soldati, parabolani, monaci vo-
cianti e una folla schiamazzante irruppero nell’assemblea e costrinsero
gli oppositori alla resa. Questo accadeva il 22 agosto.

11 concilio ricevette il nome che lo avrebbe immortalato da papa
Leone, quando questi ne venne informato dal suo diacono Ilario; disse
che si era trattato non di un iudicium, ma di un latrocinium. 11 29 settem-
bre, solamente a poco piu di un mese di distanza dal turbolento episodio
di Efeso, un concilio romano condanno severamente le sue decisioni. Gia
a partire dalla fine del I'V secolo, Roma aveva preteso che, indipendente-
mente dal numero dei vescovi partecipanti, i concili non avessero alcuna
autorita se mancava l’accordo del vescovo di Roma. Ora questa pretesa
era avvalorata da un esempio. Per la prima volta nella storia si poneva in
modo chiaro e ineludibile la questione della relazione fra il vescovo di
Roma e un concilio che intendesse essere ecumenico. Ovviamente,
avendo I’appoggio dell’imperatore, Dioscoro riusci in un primo tempo a
imporsi nell'impero d’Oriente. A Leone, che protestava contro il conci-
lio, I'imperatore rispose che il vescovo di Roma non doveva immischiarsi
nelle faccende dell’Oriente. Ma a distanza di meno di un anno si ebbe
una svolta.

® ACO 1, 3; 133,11-16.
7 ACO 11, 3, 1; 235-238.
¥ ACO 11, 1, 1; 191,30s.



54 Storia dei Concili

3. Il concilio di Calcedonia (451)

3.1.  Convocazione e svolgimento

L’ulteriore evoluzione della storia dei dogmi venne decisa da una
caduta da cavallo con conseguenze letali per I'imperatore Teodosio II
(450). Le redini del comando passarono alla sorella Pulcheria, che aveva
sempre disapprovato la politica di Crisafio. Ella sposo Marciano, ufficiale
illirico, che divenne imperatore. Crisafio, figlioccio e sostenitore di Euti-
che, venne esautorato e giustiziato, mentre Eutiche fu imprigionato.

L’imperatore Marciano voleva un nuovo concilio che annullasse
Efeso II, ma papa Leone era scettico. Egli desiderava che I’eventuale
concilio si tenesse non in Oriente, bensi in Italia o che avesse perlomeno
un maggior numero di vescovi provenienti dall’Occidente. Leone inten-
deva mettere sul piatto della bilancia I’Occidente, che era immune da
tendenze monofisite. Egli temeva, e non a torto, che un concilio unilate-
ralmente orientale avrebbe assunto una posizione unilateralmente ales-
sandrino-cirillica. Ma, data la situazione politica — dominazione dei van-
dali in Nord Africa e incursioni degli unni nelle Gallie —, la celebrazione
di un concilio in Occidente o con la partecipazione dell’Occidente era im-
possibile. Leone voleva quindi attendere che la situazione politica con-
sentisse la celebrazione di un tale concilio.

L’imperatore Marciano aveva invece gia convocato il concilio a
Calcedonia (di fronte a Costantinopoli, sull’altra sponda del Bosforo).
Non potendo pii impedirlo, Leone cercod di fissargli almeno un chiaro or-
dine del giorno. Efeso II gli aveva mostrato di che cosa fossero capaci i
concili. Pretese che i suoi legati avessero la presidenza e diede loro la sua
lettera dottrinale per Flaviano, aspettandosi che il concilio I’avesse te-
nuta presente come direttiva e cornice dei propri lavori.

Il concilio inizid 1’8 ottobre e durd, nonostante diversi momenti
drammatici, poco pitl di tre settimane (fino all’l novembre). Con i suoi
circa 350 partecipanti, fra tutti i concili ecumenici riconosciuti dalla
chiesa antica fu quello con il maggior numero di padri. Il fronte alessan-
drino, al quale appartenevano anche Giovenale di Gerusalemme e i ve-
scovi illirici e palestinesi, era ancora molto forte. Proprio all’inizio del
concilio, i legati romani pretesero, in nome di Leone, che Dioscoro non
partecipasse al concilio e non vi prendesse la parola, ma sedesse sul
banco degli imputati, minacciando in caso contrario di andarsene. Riusci-
rono a far accettare la loro richiesta.

Dioscoro fu condannato e deposto, come anche Eutiche, mentre
Flaviano venne, sia pure in ritardo, riabilitato. Poi si ordino di leggere
pubblicamente la lettera di Cirillo a Nestorio, che era stata accolta gia a



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 55

Efeso I: fu riconosciuta quale espressione della vera fede di Nicea. In se-
guito, si lesse pubblicamente la lettera di Leone a Flaviano e i padri escla-
marono: «Pietro ha parlato per bocca di Leone» — «Questa ¢ la nostra
fede» — «Cirillo e Leone insegnano la stessa cosa».”

Allora i commissari imperiali richiesero insistentemente che si re-
digesse una nuova formula di fede in grado di togliere ogni incertezza.
Ma la maggior parte dei vescovi rimasero fermi nelle loro posizioni: Ni-
cea basta per sempre; non occorre alcuna nuova definizione. Era la con-
cezione tradizionale del concilio, quella che era prevalsa fino ad allora:
unico dogma & quello di Nicea; tutto si misura su di esso; il concilio con-
stata semplicemente se certe interpretazioni della fede concordano con la
fides Nicaena e condanna cid che la contraddice, ma non definisce nulla
di nuovo. La conseguenza di questo principio era comunque chiaramente
apparsa gia due anni prima, in occasione del latrocinio di Efeso: gia la
struttura verbale della fides Nicaena mostrava una necessaria inclina-
zione verso un’unilaterale cristologia dell’'unione, dal momento che af-
ferma riguardo allo stesso soggetto che & Figlio di Dio, ¢ disceso dal cielo,
ha sofferto, ecc., mentre non esprime in modo ugualmente esplicito a li-
vello terminologico la distinzione di divinita e umanita. Cio comportava
perlomeno una sorta di paralisi della chiesa quando si trattava di giudi-
care concezioni estreme che andavano in questa direzione. I commissari
imperiali continuavano a insistere: se voi condannate Dioscoro e Eutiche
e riconoscete la posizione di Leone, ditelo chiaramente in una formula di
fede che affermi qualcosa di nuovo rispetto a Nicea. Ma i padri conciliari
si rifiutavano. Solo un drammatico conflitto li persuase che era impossi-
bile saltarne fuori con il principio del «solo Nicea».

I legati romani insistevano perché la lettera di Leone fosse ufficial-
mente riconosciuta dal concilio quale valida espressione della fede di Ni-
cea. La maggioranza sembrava disposta a farlo, ma la minoranza «ciril-
lica», proveniente dalla Palestina e dall’Illiria, tergiversava. Il concilio
stabili allora un comitato che elabord una propria bozza. Ma la bozza
conteneva l’insidiosa formula «da due nature», che anche Eutiche
avrebbe accettato. Cid provocod I'ultimatum dei legati romani, i quali mi-
nacciarono di partire immediatamente, di far saltare il concilio e di farlo
continuare in Italia, se i padri conciliari non si fossero posti chiaramente
e inequivocabilmente nell’ottica della lettera di Leone.

Questa situazione di stallo offri una nuova opportunita all'impera-
tore. Era infatti ormai evidente I'impossibilita di saltarne fuori conti-
nuando a richiamarsi al principio del solo Nicea. Se la formula «da due

’ ACO 11, 1; 11, 81.



56 Storia dei Concili

nature» era giusta, allora Dioscoro ed Eutiche erano stati condannati in-
giustamente e Flaviano e Leone con la loro formula «in due nature» ave-
vano torto. Si continuava si a richiamarsi a Nicea, ma quando lo si faceva
non ci si trovava d’accordo su quale fosse la giusta interpretazione della
fides Nicaena.

L’imperatore Marciano ordind quindi la creazione di un comitato
di 23 membri provenienti da tutte le parti dell'impero d’Oriente, tranne
I’Egitto (Oriente, Asia, Ponto, Tracia, Illyricum), ma con 'aggiunta dei
legati romani. Il comitato doveva redigere una nuova formula di fede. Se
il concilio non I'avesse accettata, sarebbe stato trasferito in Occidente. Ai
vescovi contrari i commissari replicavano:

«Chi volete seguire, Dioscoro o Leone? ... Se volete seguire Leone, accettate cid
che Leone ha insegnato e aggiungete alla formula di fede (di Nicea) che in Cristo
vi sono due nature, unite in modo indiviso e senza confusione!s.!

Finalmente, il concilio acconsenti e costitui il comitato dei 23
membri secondo il desiderio dell’imperatore. In soli tre giorni, esso re-
dasse quella formula cristologica che il concilio poi votd all'unanimita il
25 ottobre, 17 giorni dopo I’apertura del concilio.

La formula di Calcedonia fu il risultato della collaborazione com-
plessa, spesso molto tesa e giunta piu volte sull’orlo della frattura, di tre
realta: I'imperatore, il papa e la maggioranza dei vescovi (piuttosto tradi-
zionalistico-nicena). Ma la pressione esercitata da diverse parti ha con-
sentito la creazione di una definizione dogmatica, in cui hanno potuto ri-
conoscersi sia la corrente alessandrino-cirillica sia la corrente antiochena
e alla quale ha portato per la prima volta un contributo autonomo (attra-
verso il Tomus Leonis) anche la teologia latina.

3.2.  Formula di fede e canoni

Gia nella sua forma e struttura espressiva la formula cristologica
di Calcedonia si presenta come una costruzione dj raro equilibrio, ben re-
datta in ogni sua parte e assolutamente armonica. Nella prima parte, che
parla della piena divinita e umanita di Cristo, essa riprende essenzial-
mente le formulazioni dell’unione del 433, specificando ulteriormente il
«consostanziale a noi» con un «simile in tutto a noi, fuorché nel peccato».
Segue poi nella parte centrale la confessione dell’«unico e medesimo Cri-
sto... in due nature». Se nella prima parte dominano i due poli «Dio-

" ACO 11, 1; 11, 125.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 57

uomo», in cui intervengono accanto alle affermazioni sulla divinita pari
affermazioni sull’'umanita, nella seconda parte i due poli sono «senza
confusione-indivise». Al riguardo, le formulazioni relative al «senza con-
fusione» derivano per lo piu dalla lettera di Leone a Flaviano, mentre
quelle relative all’«indivise» da Cirillo. Nell’insieme, rispetto alla lettera
di Leone, la formula accentua maggiormente la posizione della cristolo-
gia cirillica, ma presenta tutto sommato un’equilibrata mediazione fra le
due correnti.

Circa la complessa questione dell’«ellenizzazione» della fede cri-
stiana in questa formula e in genere nelle formule trinitarie e cristologi-
che degli antichi concili — questione che in un compendio storico di que-
sta natura non puo essere affrontata con la dovuta profondita — qui si do-
vrebbe semplicemente notare che il cammino storico che conduce a Cal-
cedonia evidenzia due cose: 1) I termini, soprattutto quelli di «natura» e
«persona», non si trovavano gia bell’e pronti nella filosofia, ma dovettero
essere sottoposti a un accurato e laborioso processo di «rifinitura». Ini-
zialmente essi si dimostrarono inadatti ed esposti a svariati fraintendi-
menti, come appare immediatamente da termini quali omousios, hypo-
stasis e physis; 2) proprio quelle concezioni che sembravano pit plausibili
alla riflessione filosofica, come ad esempio I’arianesimo, il modalismo tri-
nitario o, in cristologia, I’apollinarismo (un Dio in «figura umana», senza
psiche umana), vennero rifiutate come chiaramente eretiche. Soprattutto
la formula di Calcedonia ¢, nella sua forma dialettica, una rinuncia all’in-
terpretazione filosoficamente plausibile. Essa preserva il paradosso e
I'incomprensibilita del mistero di Cristo: I'unico e medesimo Cristo ¢ in-
teramente e senza limitazione Dio e al tempo stesso interamente e senza
limitazione uomo, non I'una e I’altra cosa a meta, ma 'una e I’altra cosa
interamente!

Oltre alla definizione cristologica, il concilio emano anche 28 ca-
noni di natura giuridica. La maggior parte dei canoni riguarda la subordi-
nazione al vescovo dei chierici e anche — cosa del tutto nuova — dei mo-
naci. Infatti, chierici e monaci indisciplinati, vaganti, sesmpre pronti a in-
tromettersi nella politica ecclesiastica e ad ordire intrighi erano diventati
un vero problema nelle controversie cristologiche e nelle controversie in
genere. Il concilio emand quindi delle norme contro i chierici vaganti,
sottomettendoli al vescovo e vietando ogni ordinazione che non preve-
desse un vincolo con una determinata chiesa. In questo contesto, rappre-
sentd una vera novita il conferimento di uno status istituzionale nella
chiesa al monachesimo, che era stato fino ad allora un movimento «cari-
smatico» senza status canonico. Esso venne sottoposto, da un lato, ai ve-
scovi e dall’altro, allo status ecclesiastico, prevedendo la scomunica per
chi lo abbandonava di propria iniziativa. Queste norme non ebbero co-



58 Storia dei Concili

munque grandi effetti, soprattutto in Occidente, il quale, sotto la dire-
zione dei papi, riprese dall’Oriente, a partire da Calcedonia, quasi sem-
pre le definizioni di fede, ma quasi mai le norme giuridiche. Comunque il
can. 28 diede luogo a un vero e proprio conflitto.

3.3.  Concilio e papa - il can. 28

Analogamente a quanto avverra in seguito a Costantinopoli III
(680-681), il concilio di Calcedonia rappresenta un punto di arrivo sulla
strada del riconoscimento dell’autorita magisteriale di Roma da parte dei
concili dell’antichita. Al riguardo, non bisogna strapazzare oltre misura
acclamazioni come «Pietro ha parlato per bocca di Leone». Circa la que-
stione sempre molto discussa se I’alto riconoscimento tributato dal conci-
lio alla lettera dottrinale di Leone riguardi la sua autorita magisteriale
«formale» o (solo) la sua concordanza «materiale» (contenutistica) con la
fede degli apostoli, va detto che un’alternativa cosi netta & certamente
inadeguata. La lettera di Leone non venne accolta senza alcuna discus-
sione del suo contenuto, cosa che Leone non aveva del resto mai preteso.
Ma, come risulta anche dall’allocuzione del concilio all'imperatore Mar-
ciano, si vede sempre in Leone colui che siede sulla cathedra Petri e 1a sua
lettera dottrinale come il kerygma della cathedra Petri."' Roma & conside-
rata la chiesa in cui permane il carisma dell’apostolo Pietro e che ha
esemplarmente svolto, ancora una volta, il proprio ruolo mediante la let-
tera di Leone. E una sorta di carisma legato a una sede, ma che deve ov-
viamente dimostrarsi tale di volta in volta.” E il punto di vista dei legati
romani, secondo cui I'illegittimita del comportamento di Dioscoro consi-
steva, fra I’altro, nell’aver tenuto un concilio contro Roma, era accettato
anche dai padri conciliari.”

Draltra parte, il concilio emano il famoso can. 28, che provocod un
conflitto con Roma. Dal momento che Calcedonia significo, dal punto di
vista della politica ecclesiastica, la vittoria di Costantinopoli su Alessan-
dria, si puo facilmente comprendere come abbia concesso al vescovo di
Costantinopoli, ricollegandosi al can. 3 del concilio di Costantinopoli, il
secondo posto d’onore nella chiesa e gli abbia riconosciuto anche un pre-
ciso territorio giurisdizionale, ciog le tre «eparchie» di Ponto, Asia e Tra-
cia. Agli occhi di Roma, il pericolo era rappresentato non da questo dato

" ACO 11, 2; TII (20) 113, 31-38.

"> Cf. a questo proposito: St.0. Horn, Petrou Cathedra. Der Bischof von Rom und die Sy-
noden von Ephesus (449) und Chalcedon, Paderborn 1982; K. Scuatz, Der pipstliche Primat. Seine
Geschichte von den Urspriingen bis zur Gegenwart, Wiirzburg 1990, 62s.

¥ ACO 11, 3, 1, 40; 11, 3, II (98) 83s.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 59

in sé, bensi dal principio di natura politica e ecclesiastico-imperiale con
cui si giustificava una tale decisione: se ’antica Roma, come prima citta
dell’impero, aveva il primo posto d’onore nella chiesa, Costantinopoli,
come nuova Roma e seconda cittd dell'impero, doveva prendere il se-
condo posto.

Qui non si intacca il primato di Roma in sé, cioe la sua posizione di
«prima sede». Costantinopoli non prende il posto di Roma. N¢ cio conse-
gue immediatamente e direttamente da questo principio. I padri conci-
liari continuano a considerare Roma la capitale ideale dell’impero, che
resta pur sempre un «impero romano». Ma I’affermazione di questo prin-
cipio avrebbe messo in pericolo a lungo andare il primato di Roma. Se il
primato di Roma si fondava non pili su Pietro (e Paolo), ma solo sulla
preminenza politica della citta, allora dal punto di vista romano il pri-
mato non era inteso correttamente; inoltre, si poteva facilmente preve-
dere che Costantinopoli, quale prima citta di fatto dell'impero, in un
tempo pill 0 meno lungo sarebbe subentrata anche dal punto di vista ec-
clesiastico al posto di Roma.

La votazione di questo canone si scontrd gia al concilio con le vi-
vaci proteste dei legati romani. Anche papa Leone protesto contro que-
sto canone e oppose al principio di natura politica ed ecclesiastico-
imperiale il principio apostolico-petrino. Decisivo per il rango ecclesia-
stico di una citta non doveva essere il suo rango politico, bensi la sua fon-
dazione apostolica. Ne conseguiva, secondo Leone, non solo il primo po-
sto di Roma, ma anche I'incontestabilita del posto di Alessandria e An-
tiochia quali seconda e terza sede. Al riguardo, Leone si richiamava an-
cora una volta all'incontestabile validita del can. 6 di Nicea e poi anche a
una singolare teoria, che compare per la prima volta a un concilio ro-
mano del 382, forse gia in risposta al can. 3 del concilio di Costantinopoli
dell’anno precedente. Si tratta della teoria delle «tre sedi petrine». Dopo
Roma, Alessandria e Antiochia avrebbero un posto speciale nella chiesa
in quanto collegate in modo particolare con Pietro. Infatti, Pietro ha ope-
rato (secondo Gal 2,11) ad Antiochia, e Alessandria viene ricollegata alla
tradizione di Pietro attraverso Marco, considerato discepolo di Pietro, il
quale, in base a una tradizione che puo essere fatta risalire all’inizio del
IV secolo, avrebbe operato in quella citta.

Naturalmente, la resistenza di Roma contro il can. 28 era destinata
al fallimento, soprattutto perché dietro Costantinopoli vi era la potenza
imperiale, ma anche perché in seguito Alessandria e la stessa Antiochia,
indebolite dai monofisiti, non poterono costituire pill alcun vero contrap-
peso a Costantinopoli. In periodi di tensione, Roma continud certamente
a ripetere la sua protesta contro la posizione ecclesiastica di Costantino-
poli e a ricordare la successione, incontestabile e ritenuta eternamente



60 Storia dei Concili

valida, di Roma, Alessandria e Antiochia, facendolo ancora sotto Nic-
colo I (858-867) e, da ultimo, sotto Leone IX (1049-1054), ma, in realta,
tutto questo non muto lo stato delle cose. Dr’altra parte, quando le rela-
zioni fra Roma e Costantinopoli volsero al bello, Roma rinuncid anche
alla sua protesta e accettod perlomeno tacitamente il rango preteso da Co-
stantinopoli.

Cosi il concilio di Calcedonia fondo la pentarchia dei cinque pa-
triarcati: Roma, Costantinopoli, Alessandria, Antiochia, Gerusalemme, 4

A Calcedonia anche Gerusalemme fu elevata al rango di patriar-
cato, anche se di fatto non giocd mai un ruolo autonomo sul piano della
politica ecclesiastica. Fu questa pentarchia ad assicurare, a partire dal VI
secolo, i concili ecumenici. In epoche successive essa sarebbe stata ideo-
logizzata e poi anche — correggendo la motivazione del can. 28 — fondata
apostolicamente.

34. Dopo Calcedonia: contestazione e recezione

E particolarmente doloroso il dover constatare che proprio il con-
cilio di Calcedonia, che aveva fornito pit di tutti gli altri concili antichi
una risposta equilibrata e soddisfacente per le diverse correnti, sia stato
all’origine della prima grande divisione confessionale della cristianita.
Cid non dipese tanto da un errore del concilio, quanto piuttosto dagli an-
tagonismi e dalle contrapposizioni che si erano da tempo instaurati e che
era ormai impossibile sanare con una formula teologica seppur ponde-
rata. Quello di Calcedonia venne accusato come concilio «nestoriano», e
in quanto tale, fu rigettato soprattutto in Egitto, dove la deposizione di
Dioscuro aveva profondamente ferito Ia coscienza di quella chiesa: venne
anche rifiutato in diverse parti della Siria e della Palestina. I cosiddetti
«monofisiti» costituirono inizialmente un movimento di resistenza contro
Calcedonia e poi, a partire dalla met3 del VI secolo, anche una «confes-
sione» ben definita contro la chiesa imperiale, con una propria gerarchia
concorrenziale nelle stesse citta. Il termine «monofisiti» (coloro che con-
fessano una sola natura in Cristo) ¢ piuttosto problematico. Infatti,
quanti insegnavano, nel senso di Eutiche, un assorbimento della natura
umana di Gesu nella divinita costituivano una minoranza che andava
sempre piu assottigliandosi. La maggior parte ammetteva la piena uma-
nita di Gesil, ma preferiva la formula dj Cirillo dell’«unica natura (mia
physis) del Logos incarnatos. Sarebbe forse piil esatto chiamarli «miafi-

" Cf. Tavola a p. 61.



62 Storia dei Concili

siti» 0 «tradizionalisti niceni»; infatti, dal punto di vista ideologico, la
forza propulsiva decisiva era proprio quel tradizionalismo che restava ab-
barbicato a Nicea quale unica formula di fede, A partire dal VI secolo,
essi espressero anche la reazione nazionale degli orientali contro I’elleni-
smo e I'impero greco. Da allora costituirono una continua minaccia per
I'unita dell'impero.

Piti complessa fu invece la trasformazione in confessione del «ne-
storianesimo». Alcuni antiocheni, specialmente nella regione di Edessa,
non avevano mai accettato I'unione del 433. Partendo da quella regione,
il nestorianesimo si diffuse al di fuori dei confini dell’impero, cioé fra i
cristiani «siro-orientali» che vivevano nell’impero persiano e soprattutto
in Mesopotamia. Nel 486, a un concilio di Seleucia, essi trasformarono uf-
ficialmente il nestorianesimo in una confessione religiosa. Conquistarono
alla loro fede anche i «cristiani di S. Tommaso» dell’India meridionale e,
a partire dal VII secolo, svolsero attivita missionaria fino in Cina.

Comunque la recezione del concilio di Calcedonia permise di rag-
giungere un nuovo stadio nello sviluppo dell’idea conciliare:

— A Calcedonia si fece il secondo passo decisivo dopo Nicea. In-
fatti, nel corso della recezione del concilio di Calcedonia si spezzd pro-
gressivamente la posizione monopolistica di Nicea e ci si rese conto che
Iautorita di Nicea non era unica, ma ripetibile, poiché contro nuove ere-
sie e in nuove situazioni storiche si richiedevano formule di fede sempre
nuove e ogni vero concilio aveva al riguardo la stessa autorita. Cid av-
venne anzitutto nel Codex Encyclius del 458, nelle risposte dei vescovi a
un’inchiesta imperiale sulla validita di Calcedonia. Tutti i vescovi consul-
tati sottolineavano fondamentalmente la continuita e la concordanza di
Calcedonia con Nicea e con tutti i concili celebrati fino ad allora. Ma per
gli uni solo Nicea continuava ad essere la misura e i punto di riferimento
di questa concordanza: essi affermavano che il concilio di Calcedonia era
valido e ortodosso perché concordava con quello di Nicea. Altri invece
affermavano I'identico rango dei concili, come faceva con particolare evi-
denza una lettera dei vescovi cretesi, che poneva assolutamente sullo
stesso piano, in quanto fra loro concordi, i quattro concili ecumenici fino
ad allora normativi.'®

— In questo contesto, per la prima volta si fissano i concili ecume-
nici finora celebrati, distinguendoli chiaramente dai concili di rango infe-
riore. I «quattro concili» diventano ora un topos stabile; in essi si conside-
rano definiti i fondamenti della vera fede. Uno stadio importante di que-
sta recezione ¢ costituito da una decisione di papa Ormisda dopo la pace

B ACO 11, 5; 97, 6-13.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 63

ecclesiale del 519 con Costantinopoli. Subito dopo il 500, si era tentata
nella chiesa romana una definizione formale della tradizione scritta vin-
colante: sia dei libri dell’ Antico e del Nuovo Testamento, sia dei concili
ecumenici e dei padri riconosciuti. Tutto cio fu raccolto in una lista. Fu in
quell’occasione che Ormisda inseri fra Nicea e Efeso il concilio fino ad
allora non riconosciuto di Costantinopoli, disponendo al tempo stesso
che la lista dei concili ecumenici (fino ad allora celebrati) fosse da consi-
derare ormai chiusa; gli altri concili avvenuti fino ad allora potevano pre-
tendere solo un’autorita subordinata. «Ma se vi sono concili che sono
stati finora accolti dai santi padri, noi decretiamo che essi sono da conser-
vare e ricevere secondo I’autorita di questi quattro».'® In tal modo, si assi-
cura definitivamente anche la delimitazione dei concili particolari, che
non possono pretendere lo stesso rango dei concili ecumenici € non pos-
sono neppure successivamente essere elevati al rango di concili ecume-
nici.

— A partire dal VI secolo si trova, inoltre, la comparazione fra i
«quattro santi concili» e i quattro Vangeli, con i quali anch’essi devono
essere ricevuti e venerati. Cid avviene per la prima volta nel 516 a Geru-
salemme ad opera dell’abate Teodoro, superiore dei monaci fedeli a Cal-
cedonia.'” In Oriente, questa comparazione si diffonde grazie I'uso che
ne fece nel 545 'imperatore Giustiniano nella novella 132. In Occidente,
colui che maggiormente contribui alla sua diffusione fu papa Gregorio
Magno, che la uso per la prima volta nel 591, nella sua lettera conciliare
ai patriarchi orientali.'®

Anche questa comparazione con i quattro Vangeli assolveva una
funzione che presenta vari aspetti:

— Da un lato, essa indicava che i concili futuri non potevano ov-
viamente pretendere lo stesso rango dei «primi quattro». Esiste una «ge-
rarchia dei concili». E i primi quattro rivestono un’importanza centrale
gia a partire dal loro oggetto; essi costituiscono la norma vincolante sulla
quale si devono misurare e in base alla quale si devono interpretare an-
che i futuri concili. Proprio sullo sfondo del «quinto concilio» del 553,
successivamente discusso, soprattutto in Occidente si pone un accento
del tutto particolare sul fatto che i concili successivi sono legittimi e vin-
colanti se e nella misura in cui non contraddicono i primi quattro o con-
cordano con essi.

' PL 59, 170.
"7 S.E. Scuwartz, Kyrillos von Scythopolis, Leipzig 1939, 152.
" Ep. 124 (PL 77, 478 A/B), poi in Ep. III 10 (ibidem, 613 B).



64 Storia dei Concili

— Dall’altro, il numero quattro, ormai fissato, costituiva anche il
fondamento di una serie che poteva ricollegarsi ad esso. Obbligava infatti
ad attribuire in seguito ad ogni successivo concilio ecumenico un preciso
numero ordinale: «quinto», «sesto», «settimo»... concilio generale. Que-
sta serie era in linea di principio indefinita, aperta a sempre nuove ag-
giunte, ma non ammetteva pill «slittamenti al suo interno». Ora questa
designazione non fu una semplice questione di enumerazione esteriore,
ma riguardd essenzialmente il modo in cui ogni concilio considerava se
stesso, il suo collegamento con i concili precedenti e il suo inserimento
nella linea di continuita con essi.'’ Nella misura in cui un concilio gene-
rale attribuiva a se stesso un determinato numero, proclamava la sua au-
torita e si poneva al tempo stesso in una serie e in continuita con gli altri.
Una cosa del genere non era mai avvenuta fino al concilio di Calcedonia
compreso. L’enumerazione — quale elemento costitutivo della propria
pretesa —non era abituale. E tuttavia solo cosi era stato possibile inserire
«nella» serie un concilio come quello di Costantinopoli 1 (381).

In tal modo, si era preso coscienza del fatto che i concili ecume-
nici, cio¢ pil esattamente i quattro concili fino ad allora riconosciuti, rap-
presentavano l'ultima infallibile autorita della vera fede. Ma alla conce-
zione dell’«infallibilita dei concili» mancava ancora un elemento essen-
ziale. Non esisteva ancora una chiara coscienza di cid che permetteva di
definire «ecumenico» un concilio o di cid che distingueva i concili «veri»
dai concili «falsi» (come, ad esempio, Seleucia/Rimini, 359-360 ed Efeso
11, 449). Diversi autori, soprattutto in Occidente, sviluppano dei criteri in
questa direzione. Fra di essi vi &, in particolare, il criterio della recezione
da parte della chiesa universale. Cosi, nel 546, Ferrando di Cartagine
scrive che i concili sono definitivamente vincolanti e riconosciuti
«quando, portati alla conoscenza di tutta la chiesa, non provocano nei
fratelli (vescovi) repulsione o scandalo, ma si confermano sempre pil
come corrispondenti alla fede apostolica».”’ A questa recezione appar-
tiene essenzialmente — naturalmente non solo — I'accoglienza da parte
della chiesa romana. In seguito (nel VII-IX secolo), in Oriente si sottoli-
nea, in particolare, quale criterio decisivo dell’ecumenicita di un concilio
la sua recezione da parte della «pentarchia», cioe dei cinque patriarchi.

Sarebbe certamente errato interpretare questo concetto della re-
cezione della chiesa antica in base alle categorie moderne, sia la categoria
della «sottomissione obbediente» al magistero, sia la categoria della valu-
tazione e discussione critica delle sue decisioni. Secondo la chiesa antica,

" V. Per1, «C’¢ un concilio ecumenico ottavo?», in AHC 8(1976), 53-79, qui 56-61.
* PL 69, 927 C/D.



«Solo Nicea»? Da Efeso a Calcedonia 65

la recezione ¢ anzitutto e soprattutto un fatto di paradosis, di «trasmis-
sione» e «ricezione», nel senso di 1Cor 11,23 e 15,3. Recepire un concilio
significa entrare nel processo della trasmissione della fede, processo che
costituisce di per sé I’essenza del concilio.”’ Naturalmente, questo pro-
cesso di recezione puo anche fallire. D’altra parte, le decisioni dei «veri»
concili non sono mai condizionate dalla futura recezione. Esse preten-
dono sempre perlomeno un’autorita ex sese. Ma che la loro pretesa fosse
giusta lo dimostra ovviamente ancora una volta la recezione.

Cosi venne assicurata nella coscienza dell’Oriente e dell’Occi-
dente I'autorita dei quattro concili celebrati fino ad allora. Ma per il fu-
turo non esisteva ancora alcun sicuro criterio in grado di stabilire inequi-
vocabilmente se un concilio fosse realmente un «vero» concilio.

' Al riguardo, cf. ora, in particolare, H.J. SIEBEN, Vom Apostelkonzil zum Ersten Vatika-
num. Studien zur Geschichte der Konzilsidee, Paderborn 1996, 93.



