Il grido della terra, grido dei poveri.

L’ecofilosofia brasiliana di fronte all’enciclica Laudato si’!

Paolo Boschini

lo.boschini@fter.i

Da quando si tenne a Porto Alegre nel 2001 il primo World Social Forum
(WSF) il Brasile e diventato un laboratorio a cielo aperto per nuove politiche
sociali, indigeniste e ecologiche volte a costruire un'alternativa dal basso alla
globalizzazione economica e all'americanizzazione del mondo. In quella citta
ancora oggi l'universita dei gesuiti, I'UNISINOS svolge in ruolo di ricerca e di
raccordo tra le istanze sociali e quelle scientifiche.? Parimenti la riflessione
filosofica brasiliana formula una dura critica nei confronti del «capitalismo
verniciato di verde», perché afferma Il'inconciliabilita assoluta tra il modello
«antropocentrico» dello sfruttamento e quello «ecocentrico» della casa
comune, di cui I'enciclica Laudato si’ (2015) rappresenta il riconoscimento e la
divulgazione a livello mondiale.?

1. 1l grido dei poveri, profezia della terra

Il pensiero ecologico brasiliano assume quasi unanimemente il punto di
vista di coloro che da almeno una trentina d'anni contestano duramente il
modello economico neo-liberista e la supremazia della finanza sul governo
politico dei processi economici. Cio sta generando |'esplosione mondiale delle
diseguaglianze e l'appropriazione da parte di una minoranza sempre piu
ristretta della ricchezza prodotta in tutto il pianeta. E siccome sono i ricchi
quelli che inquinano di piu, il disastro climatico gravera sempre di piu sulle
spalle dei piu poveri. L'effetto-serra e il grido della terra e e il segnale
inequivocabile dell'ingiustizia insopportabile che oggi regna nel nostro pianeta.

Se si vuole salvare la Terra, non c'e altra strada che quella di ridurre le

1 Pubblicato in Servitium, 240-241 (2018-2019), pp. 47-52.

5 . ! = : .

3 L. Borr, «La Magna Charta dell’ecologia integrale: grido della terra - grido dei poveri», in L.
BOFF E ALTRI, Curare madre terra. Commento all’enciclica Laudato si’ di Papa Francesco, EMI,
Bologna 2015, 5-20.


mailto:paolo.boschini@fter.it
http://www.ihuonline.unisinos.br/edicao/469

diseguaglianze. Cid di cui oggi il pianeta necessita non e un surplus di
tecnologia, ma un supplemento di umanita, «perché tutti abbiano accesso a
tutti i diritti e a condizioni di vita dignitosa» (Moema Miranda).* La chiave dello
sviluppo «eco-socio-nomico» del pianeta sono i poveri, perché sono loro che
hanno inventato I'economia circolare, nelle sue molteplici forme di solidarieta
cooperativa.

Tutto il pianeta grida, ma solo nel Sud del mondo questa voce acquista la
forza della profezia, perché nei paesi poveri non regna lindifferenza
consumista ma la consapevolezza «contundente e drammatica» di quanto sia
«nociva e distruttiva l'ipertrofia del mercato», che prima assoggetta a sé i

desideri delle comunita e poi uccide i sogni delle persone (Moema Miranda).

2. Per una nuova razionalita eco-sistemica

Sono tre le tesi su cui converge il consenso dell’ecofilosofia brasiliana.

1) «ll sistema ambientale € unico e indivisibile e noi siamo parte
integrante di questo sistema, inseriti in esso» (Jefferson Simdes).>

2) «Tudo esta conectado. L'essere umano non e dissociato dalla terra o
dalla natura. Esse sono parti di un medesimo tutto. Per questo, distruggere la
natura equivale a distruggere I'uomo» (Carlos Rittl).®

3) «Locale e globale sono due facce della stessa medaglia» (Edgard de
Assis Carvalho).’

Una e la critica comune, che sulla scia del teologo calvinista francesce
Jacques Ellul® proclama I'impossibilita che sia la tecnica a salvare il pianeta dal
disastro eco-antropologico, perché oggi essa e asservita alla «struttura di
comando politico-economico» (Mauricio Waldman).® «Il tecnocentrismo e la
massima espressione di quel quadrimotore - scienza, tecnica, industria, stato -
che comanda i dispositivi della realta liquida in cui viviamo» (Edgard de Assis

Carvalho). La critica della tecnica e in realta una dura requisitoria contro la

D. ) [ d ) 10alrd-a d y alnNo-«.
8 J. ELLUL, La tecnica rischio del secolo, Giuffré, Milano 1968; ID., Il sistema tecnico. La gabbia
delle societa contemporanee, Jaka Book, Milano 2009; Ip., Contro il totalitarismo tecnico,
Jaka Book, Milano 2014.

o http: I nos.t 100/6040- cio-waldman-2.


http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6040-mauricio-waldman-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6042-edgard-de-assis-carvalho-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6041-carlos-rittl
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6033-jefferson-simoes-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6043-moema-miranda

razionalita moderna, la quale ha distrutto le civilta che I'hanno preceduta con
la stessa «ferocia» con cui oggi devasta I'ambiente naturale e con la medesima
«attitudine» a moltiplicare I'esclusione sociale (Mauricio Waldman). Al suo
posto viene preferita una forma antica di razionalita, che si avvicina alla
saggezza dei popoli: una «mistica, sensibile al mondo del mistero». Essa da
accesso alla totalita, energizza il nostro abitare e accende I'aspirazione al
«partenariato con la sfera del divino» (Mauricio Waldman). Si tratta di una
razionalita aperta, perché riconosce i propri limiti di comprensione; critica,
perché smaschera le credenze infondate o artefatte; autocritica, perché mette
continuamente in discussione i propri presupposti. E infine una razionalita
plurale, che si oppone a ogni forma di pensiero egemonico - come quello
tecnocratico del Nord - consacrato all'idea dell'’homo oeconomicus (Edgard de
Assis Carvalho). Questa razionalita e la dimostrazione che un’altra modernita e
possibile. Una modernita senza dualismi, quindi senza dominatori e dominati. E

la modernita dell'armonia e della convivialita.

3. Verso un neo-comunitarismo eco-conviviale

Un'autentica ecologia presuppone un‘adeguata antropologia, su tre livelli:
ecologia ambientale, ecologia sociale, ecologia mentale.® Percio il concetto di
«ecologia integrale» esprime questa direzione di marcia verso un‘antropologia
integrale/relazionale. Questa visione dell'uomo si propone come terapeutica. Di
fronte alla passivita, alla depressione e alla conflittualita indotte dal pensiero
unico della tecnoscienza, I'antropologia integrale/relazionale € |'unico antidoto
in grado di ripristinare esperienze fondamentali dell'umanita, le quali stanno
tutte sotto il segno della gratuita: «l'amore, il dono, la comunione
interpersonale, la spiritualita, la convivialita, lo scherzo» (Edgard de Assis
Carvalho).

Siamo di fronte a una teoria sistemica dell'interdipendenza, che viene a
soppiantare la teoria economica e culturale della dipendenza (dai paesi del
primo mondo), su cui fu costruita la teologia della liberazione nei primi anni

Settanta.'* Nel modello della dipendenza, le parole d'ordine erano lotta e

10 F. GUATTARI, Le tre ecologie, Sonda, Torino 1991.
11 G. GUTIERREZ, Teologia della liberazione, Queriniana, Brescia 1981, 86-93.



emancipazione. In quello dell'interdipendenza, le parole d'ordine sono dono e
sostenibilita. Sostenibile e ci0o che favorisce la sopravvivenza dell'ambiente
come luogo di convivenza sociale. Sostenibile € cio che ripristina la «giustizia
ambientale» (WSF Porto Alegre 2001). Ovvero, sostenibile e cid che non crea
sofferenza, sradicamento, sfruttamento negli strati piu poveri della
popolazione. Questo modo di pensare modernissimo € in realta lo stile di vita di

indigeni e campesinos.

4. Due osservazioni finali

La modernita viene descritta in modo unilaterale, come quella forza
vorace nel trasformare le risorse naturali in beni di consumo «usa e getta»
(Mauricio Waldman). Tuttavia, come ci ricorda Samuel Eisenstadt, esistono
«modernita multiple», di cui le moderne civilta americane sono un efficacissimo
esempio.’? In America Latina - continua Eisenstadt - modernita significa
un'inedita «combinazione tra principi gerarchici e principi egualitari», in cui la
struttura sociale e fortemente determinata dal fattore patrimoniale. In America
Latina si € venuta a creare cosi una modernita debole, frammentata, priva di
solidarieta interna tra i centri del potere politico, le élites economiche e le
principali agenzie educative e culturali. Una modernita alla deriva,
continuamente sballottata tra legalismo e populismo (una combinazione che ha
portato in Brasile all’elezione di Bolsonaro). Una modernita il cui liberalismo e
stato tutt'altro che liberale, perché si e tradotto nel soppiantare e
marginalizzare le popolazioni indigene, sostituendole con immigrati europei,
ritenuti piu idonei a sostenere la modernizzazione di quelle giovani societa ex-
coloniali. La modernita in America Latina e il frutto di un processo di cattiva
europeizzazione. In tutta onesta, la modernita europea e quella nord-
americana, pur non esenti da gravi difetti e palesi contraddizioni, non possono
essere ricondotte sic et simpliciter a questo modello.

Quanto e ancora appropriato il paradigma Nord-Sud? Anche la dicotomia
«the West and the Rest»' non vale piu. Si profila una nuova forma, il modello

delle oligarchie policentriche: l'occidente benestante e il resto impoverito

12 S. EISENSTADT, Sulla modernita, Rubettino, Soveria M. 2006, 171-197.
13 N. FERGUSON, Civilization. The west and the rest, Allen Lane, London 2011.



convivono e confliggono negli stessi territori, spesso desertificati da politiche
sociali inesistenti, o peggio assistenzialiste, che tolgono ai piu vulnerabili ogni
capacita di protagonismo sociale. Probabilmente i processi migratori e
I'inarrestabile metropolizzazione dell’'umanita contemporanea renderanno
sempre piu acuti e globali questi fenomeni. La conciliazione di liberta,
uguaglianza e ecosostenibilita potrebbe diventare il dilemma insolubile del XXI
secolo.



