
1

Il grido della terra, grido dei poveri.

L’ecofilosofia brasiliana di fronte all’enciclica Laudato si’1

Paolo Boschini

paolo.boschini@fter.it

Da quando si tenne a Porto Alegre nel 2001 il primo World Social Forum 

(WSF) il Brasile è diventato un laboratorio a cielo aperto per nuove politiche 

sociali, indigeniste e ecologiche volte a costruire un'alternativa dal basso alla 

globalizzazione economica e all'americanizzazione del mondo. In quella città 

ancora oggi l’università dei gesuiti, l’UNISINOS svolge in ruolo di ricerca e di 

raccordo tra  le  istanze sociali  e  quelle  scientifiche.2 Parimenti  la  riflessione 

filosofica  brasiliana  formula  una  dura  critica  nei  confronti  del  «capitalismo 

verniciato  di  verde»,  perché afferma l'inconciliabilità  assoluta  tra  il  modello 

«antropocentrico»  dello  sfruttamento  e  quello  «ecocentrico»  della  casa 

comune, di cui l’enciclica Laudato si’ (2015) rappresenta il riconoscimento e la 

divulgazione a livello mondiale.3

1. Il grido dei poveri, profezia della terra

Il pensiero ecologico brasiliano assume quasi unanimemente il punto di 

vista  di  coloro  che da  almeno una trentina  d'anni  contestano duramente  il 

modello  economico  neo-liberista  e  la  supremazia  della  finanza  sul  governo 

politico dei processi economici. Ciò sta generando l'esplosione mondiale delle 

diseguaglianze  e  l'appropriazione  da  parte  di  una  minoranza  sempre  più 

ristretta della ricchezza prodotta in tutto il  pianeta.  E siccome sono i  ricchi 

quelli  che inquinano di più, il  disastro climatico graverà sempre di più sulle 

spalle  dei  più  poveri.  L'effetto-serra  è  il  grido  della  terra  e  è  il  segnale 

inequivocabile dell'ingiustizia insopportabile che oggi regna nel nostro pianeta. 

Se  si  vuole  salvare  la  Terra,  non  c'è  altra  strada  che  quella  di  ridurre  le 

1    Pubblicato in Servitium, 240-241 (2018-2019), pp. 47-52.
2    http://www.ihuonline.unisinos.br/edicao/469  .
3 L. BOFF, «La Magna Charta dell’ecologia integrale: grido della terra – grido dei poveri», in L. 

BOFF E ALTRI, Curare madre terra. Commento all’enciclica Laudato si’ di Papa Francesco, EMI, 
Bologna 2015, 5-20.

mailto:paolo.boschini@fter.it
http://www.ihuonline.unisinos.br/edicao/469


2

diseguaglianze.  Ciò  di  cui  oggi  il  pianeta  necessita  non  è  un  surplus  di 

tecnologia, ma un supplemento di umanità, «perché tutti abbiano accesso a 

tutti i diritti e a condizioni di vita dignitosa» (Moema Miranda).4 La chiave dello 

sviluppo  «eco-socio-nomico» del pianeta sono i poveri, perché sono loro che 

hanno inventato l’economia circolare, nelle sue molteplici forme di solidarietà 

cooperativa.

Tutto il pianeta grida, ma solo nel Sud del mondo questa voce acquista la 

forza  della  profezia,  perché  nei  paesi  poveri  non  regna  l'indifferenza 

consumista ma la consapevolezza «contundente e drammatica» di quanto sia 

«nociva  e  distruttiva  l'ipertrofia del  mercato»,  che prima assoggetta  a  sé i 

desideri delle comunità e poi uccide i sogni delle persone (Moema Miranda).

2. Per una nuova razionalità eco-sistemica

Sono tre le tesi su cui converge il consenso dell’ecofilosofia brasiliana. 

1)  «Il  sistema  ambientale  è  unico  e  indivisibile  e  noi  siamo  parte 

integrante di questo sistema, inseriti in esso» (Jefferson Simões).5

2) «Tudo está conectado. L'essere umano non è dissociato dalla terra o 

dalla natura. Esse sono parti di un medesimo tutto. Per questo, distruggere la 

natura equivale a distruggere l'uomo» (Carlos Rittl).6

3)  «Locale e globale sono due facce della stessa medaglia» (Edgard de 

Assis Carvalho).7

Una è la critica comune, che  sulla scia del teologo calvinista francesce 

Jacques Ellul8 proclama l’impossibilità che sia la tecnica a salvare il pianeta dal 

disastro  eco-antropologico,  perché  oggi  essa  è  asservita  alla  «struttura  di 

comando  politico-economico»  (Maurício  Waldman).9 «Il  tecnocentrismo  è  la 

massima espressione di quel quadrimotore – scienza, tecnica, industria, stato – 

che comanda i dispositivi della realtà liquida in cui viviamo» (Edgard de Assis 

Carvalho). La critica della tecnica è in realtà  una dura requisitoria contro la 

4    http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6043-moema-miranda  . 
5    http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6033-jefferson-simoes-2  .
6    http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6041-carlos-rittl  .
7    http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6042-edgard-de-assis-carvalho-2  .
8 J. ELLUL, La tecnica rischio del secolo, Giuffré, Milano 1968; ID., Il sistema tecnico. La gabbia 

delle società contemporanee,  Jaka Book, Milano 2009;  ID.,  Contro il  totalitarismo tecnico, 
Jaka Book, Milano 2014.

9    http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6040-mauricio-waldman-2  .

http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6040-mauricio-waldman-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6042-edgard-de-assis-carvalho-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6041-carlos-rittl
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6033-jefferson-simoes-2
http://www.ihuonline.unisinos.br/artigo/6043-moema-miranda


3

razionalità moderna, la quale ha distrutto le civiltà che l'hanno preceduta con 

la stessa «ferocia» con cui oggi devasta l'ambiente naturale e con la medesima 

«attitudine»  a  moltiplicare  l'esclusione  sociale  (Maurício  Waldman).  Al  suo 

posto  viene  preferita  una  forma  antica  di  razionalità,  che  si  avvicina  alla 

saggezza dei popoli: una «mistica, sensibile al mondo del mistero». Essa dà 

accesso  alla  totalità,  energizza  il  nostro  abitare e  accende  l’aspirazione  al 

«partenariato  con la  sfera  del  divino»  (Maurício  Waldman). Si  tratta  di  una 

razionalità  aperta,  perché  riconosce  i  propri  limiti  di  comprensione;  critica, 

perché smaschera le credenze infondate o artefatte;  autocritica, perché mette 

continuamente  in  discussione  i  propri  presupposti.  È  infine  una  razionalità 

plurale,  che  si  oppone a  ogni  forma di  pensiero  egemonico  –  come quello 

tecnocratico del Nord – consacrato all'idea dell'homo oeconomicus (Edgard de 

Assis Carvalho). Questa razionalità è la dimostrazione che un’altra modernità è 

possibile. Una modernità senza dualismi, quindi senza dominatori e dominati. È 

la modernità dell'armonia e della convivialità.

3. Verso un neo-comunitarismo eco-conviviale

Un'autentica ecologia presuppone un'adeguata antropologia, su tre livelli: 

ecologia ambientale, ecologia sociale, ecologia mentale.10 Perciò il concetto di 

«ecologia integrale» esprime questa direzione di marcia verso un'antropologia 

integrale/relazionale. Questa visione dell'uomo si propone come terapeutica. Di 

fronte alla passività, alla depressione e alla conflittualità indotte dal pensiero 

unico della tecnoscienza, l'antropologia integrale/relazionale è l'unico antidoto 

in grado di ripristinare esperienze fondamentali dell'umanità, le quali stanno 

tutte  sotto  il  segno  della  gratuità:  «l'amore,  il  dono,  la  comunione 

interpersonale,  la  spiritualità,  la  convivialità,  lo  scherzo»  (Edgard  de  Assis 

Carvalho).

Siamo di fronte a una teoria sistemica dell'interdipendenza, che viene a 

soppiantare la teoria economica e culturale della  dipendenza (dai  paesi  del 

primo mondo), su cui fu costruita la teologia della liberazione nei primi anni 

Settanta.11 Nel  modello  della  dipendenza,  le  parole  d'ordine  erano  lotta  e 

10 F. GUATTARI, Le tre ecologie, Sonda, Torino 1991.
11 G. GUTIÉRREZ, Teologia della liberazione, Queriniana, Brescia 1981, 86-93.



4

emancipazione. In quello dell'interdipendenza, le parole d'ordine sono dono e 

sostenibilità.  Sostenibile  è  ciò  che  favorisce  la  sopravvivenza  dell'ambiente 

come luogo di convivenza sociale. Sostenibile è ciò che ripristina la «giustizia 

ambientale» (WSF Porto Alegre 2001). Ovvero, sostenibile è ciò che non crea 

sofferenza,  sradicamento,  sfruttamento  negli  strati  più  poveri  della 

popolazione. Questo modo di pensare modernissimo è in realtà lo stile di vita di 

indigeni e campesinos. 

4. Due osservazioni finali 

La  modernità  viene  descritta  in  modo  unilaterale,  come  quella  forza 

vorace nel trasformare le risorse naturali  in beni di  consumo «usa e getta» 

(Maurício  Waldman).  Tuttavia,  come  ci  ricorda  Samuel  Eisenstadt,  esistono 

«modernità multiple», di cui le moderne civiltà americane sono un efficacissimo 

esempio.12 In  America  Latina  –  continua  Eisenstadt  –  modernità  significa 

un'inedita «combinazione tra principi gerarchici e principi egualitari», in cui la 

struttura sociale è fortemente determinata dal fattore patrimoniale. In America 

Latina si è venuta a creare così una modernità debole, frammentata, priva di 

solidarietà interna tra  i  centri  del  potere politico,  le  élites  economiche e le 

principali  agenzie  educative  e  culturali.  Una  modernità  alla  deriva, 

continuamente sballottata tra legalismo e populismo (una combinazione che ha 

portato in Brasile all’elezione di Bolsonaro). Una modernità il cui liberalismo è 

stato  tutt'altro  che  liberale,  perché  si  è  tradotto  nel  soppiantare  e 

marginalizzare  le  popolazioni  indigene,  sostituendole  con immigrati  europei, 

ritenuti più idonei a sostenere la modernizzazione di quelle giovani società ex-

coloniali. La modernità in America Latina è il frutto di un processo di cattiva 

europeizzazione.  In  tutta  onestà,  la  modernità  europea  e  quella  nord-

americana, pur non esenti da gravi difetti e palesi contraddizioni, non possono 

essere ricondotte sic et simpliciter a questo modello.

Quanto è ancora appropriato il paradigma Nord-Sud? Anche la dicotomia 

«the West and the Rest»13 non vale più. Si profila una nuova forma, il modello 

delle  oligarchie  policentriche:  l'occidente  benestante  e  il  resto  impoverito 

12 S. EISENSTADT, Sulla modernità, Rubettino, Soveria M. 2006, 171-197.
13 N. FERGUSON, Civilization. The west and the rest, Allen Lane, London 2011.



5

convivono e confliggono negli stessi territori, spesso desertificati da politiche 

sociali inesistenti, o peggio assistenzialiste, che tolgono ai più vulnerabili ogni 

capacità  di  protagonismo  sociale.  Probabilmente  i  processi  migratori  e 

l'inarrestabile  metropolizzazione  dell’umanità  contemporanea  renderanno 

sempre  più  acuti  e  globali  questi  fenomeni.  La  conciliazione  di  libertà, 

uguaglianza e ecosostenibilità potrebbe diventare il dilemma insolubile del XXI 

secolo.


