
RTE XXIX(2025)57, 199-225

199

«Crisi». Ripensare la filosofia della storia 
nella transizione da una visione emergenziale 
a una umanista

Paolo Boschini

Non c’è ambito della vita quotidiana, della ricerca scientifica 
e soprattutto della comunicazione mass-mediale che oggi non 
utilizzi copiosamente il vocabolo «crisi». Normalmente lo si incontra 
accompagnato da un aggettivo, che ne qualifica la tipologia. Tra i 
più frequenti ricorrono: personale, economica, sanitaria, ambientale, 
sportiva, internazionale, politica, sociale, umanitaria, culturale, religiosa, 
relazionale, antropologica. La parola «crisi» tiene banco nel linguaggio 
massmediale e dunque in quello quotidiano con accentuazioni differenti, 
molto spesso di segno negativo. I suoi significati oscillano dall’indicare 
una situazione personale o collettiva di incertezza o di pericolo, fino 
a essere usati come sinonimi delle «situazioni-limite»1, in cui versa la 
condizione umana contemporanea, specialmente nel cosiddetto mon-
do occidentale: fallimento, vuoto, morte. Se anche la filosofia vuole af-
frontare la propria crisi odierna – di pensiero e di rilevanza culturale – 
è chiamata a ritornare al linguaggio quotidiano, per andare dalle pa-
role alle «cose stesse»2. Questo approccio fenomenologico da una par-

1  Intese nel significato che a questa espressione attribuisce K. Jaspers, Psicologia delle vi-
sioni del mondo, Astrolabio, Roma 1950, p. 267: in queste situazioni estreme l’esistenza è 
esposta al naufragio, perché esse «non offrono [...] un punto fermo, un elemento assoluto 
indubitabile, un sostegno che dia fermezza e stabilità ad ogni esperienza e ad ogni pen-
siero. Tutto scorre, è preso nel moto irrequieto dell’essere posto in forse, tutto è relativo, 
finito, limitato, scisso in contrari; non è mai il tutto, l’assoluto, l’essenziale».
2  E. Husserl, La filosofia come scienza rigorosa, Paravia, Torino 1975, pp. 38-57.



200

Note      RTE    XXIX(2025)57

te tiene presente la «polisemia» pressoché infinita della parola3, mentre 
orienta il pensiero a comprenderne il senso, analizzando alcuni signifi-
cati privi di specificazione, che sono stati attribuiti alla «crisi» come pa-
rola-chiave per descrivere l’odierna esperienza quotidiana del tempo 
nell’umanità europea.

Se riguardo il mio percorso di ricerca, iniziato ormai quaranta anni 
fa con un’indagine su storia e storicità nell’ermeneutica di Rudolf Bult-
mann4, esso ha declinato di continuo la questione antropologica con 
quel che rimaneva della filosofia della storia al tramonto del XX secolo5. 
Un’attenta analisi della temperie mondiale, che stiamo attraversando 
con le sue repentine trasformazioni, porta con sé la domanda «che uma-
nità stiamo diventando?». Cercherò di argomentare qui che è la mede-
sima domanda sottesa al concetto di «crisi», interpretato positivamen-
te come opportunità di transizione. Le indagini che ho condotto sin qui 
hanno decostruito i paradigmi tradizionali e quelli moderni di storia, ac-
comunati da una visione teleologica: provvidenza e salvezza; progres-
so o decadenza. Mi chiedo se grazie al concetto di «crisi» sia possibile 
pensare la storia tenendone insieme gli aspetti dicotomici: superamen-

3  C. Colloca, «La polisemia del concetto di crisi: società, culture, scenari urbani», in So-
cietà Mutamento Politica 2(2010), pp. 19-39.
4  P. Boschini, Escatologia senza storia. Storicismo e antistoricismo nel pensiero di R. Bult-
mann, CLUEB, Bologna 1988.
5  Non tutte le tappe di questo percorso filosofico sono state pubblicate, anche perché fi-
nora ho preferito la via più agevole di monografie brevi, frutto di una ricerca strettamen-
te legata all’attività didattica, rimandando l’elaborazione di un pensiero più organico al-
la vicina stagione dell’emeritato. In ordine cronologico: «Storia e metafisica. Presuppo-
sti filosofici della teologia come scienza storica in E. Troeltsch (1898-1903)», in Filoso-
fia e Teologia 5(1991), pp. 35-44; «Cristianesimo e storia. Il pensiero storico come apo-
logia moderna della religione secondo A. von Harnack», in Annali di Storia dell’Esege-
si 10(1993), pp. 127-143; «Scienze storico-sociali e teologia secondo Max Weber», in Rte 
1(1997)2, pp. 221-236; «Il problema del Gesù storico nel XX secolo: un laboratorio antro-
pologico», in Filosofia e Teologia 17(2003), pp. 475-482; «Tre modelli di resistenza al fem-
minile: S. Weil, E. Stein, E. Hillesum», in Rte 8(2004)15, pp. 123-136; «La morte di dio co-
me pensiero che apre. Nietzsche e la crisi del pensiero europeo», in Rte 18(2014)36, pp. 
323-350; «Dal nichilismo consapevole all’antropologia naturale. L’umanesimo cosmocen-
trico di Karl Löwith», in Filosofia e Teologia 29(2015), pp. 51-60; «Morte di Dio, cristiane-
simo e futuro dell’Europa. La teologia filosofica tedesca come tentativo di superamento 
del nichilismo», in Rte 20(2016)39, pp. 11-43; «Paura. Per un’antropologia nel tempo del-
la crisi», in Filosofia e Teologia 33(2019), pp. 229-244; «L’umanesimo della fratellanza tra 
etica e utopia. Erasmo, More, Maritain», in Rte 24(2020)48, pp. 345-369.



201

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

to e ritorno; ordine e caos; volontà attiva e noluntas subita. Il concetto 
di «transizione» può contenere e connettere il pensiero che progetta il 
nuovo e la cura che rivitalizza l’antico, la critica che apre e la memoria 
che custodisce? Si può comprendere l’odierna condizione storica come 
l’intrecciarsi di più orizzonti, ciascuno dei quali abbraccia una prospet-
tiva dell’esistenza umana intesa come accadere6?

1. � Significati antichi e moderni nella ricostruzione  
di R. Koselleck: momento cruciale, giudizio, decisione, 
trasformazione, incertezza

In questa prospettiva è doveroso iniziare dalla prima e fondamen-
tale riflessione semiotica contemporanea sul concetto di «crisi», messa a 
punto nel 1959 da uno storico tedesco della cultura, Reinhart Koselleck 
(1923-2006)7; poi da lui stesso ripresa e ampliata nel 1982 con un’atten-
ta disamina dal punto di vista della storia delle idee8.

Forse non è un caso che questa riflessione sia stata elaborata 
nell’arco temporale della guerra fredda e dell’escalation nucleare. In 
Europa occidentale questo periodo coincise con il passaggio da un’e-
conomia nazionale in rapido sviluppo a un’economia sovranazionale 
di tipo neocapitalista, che trasformò le crisi regionali in eventi di por-
tata mondiale. Così la guerra arabo-israeliana del Kippur (1973) ge-
nerò un’importante crisi energetica e industriale e incrementò le spin-
te inflattive prodotte, tra l’altro, da politiche nazionali di perequazio-
ne sociale, che lenivano i conflitti ma aumentarono a dismisura il de-

6  Queste domande sono filosofiche, ma non si può dimenticare quanto la filosofia della 
storia moderna e contemporanea sia debitrice alle teologie cristiane, anche quando ne ri-
fiuta categoricamente il contributo. D’altra parte, tra le molte ragioni dell’odierna irrile-
vanza culturale delle teologie cristiane bisogna annoverare anche il persistere di model-
li semplici di accadere storico, come quelli lineari (O. Cullmann), o puntiformi (R. Bult-
mann), o epifanici (W. Pannenberg). Senza un paradigma complesso di storia si può pen-
sare e dire in modo sensato e comprensibile l’escatologia cristiana e la sua proposta di sal-
vezza in un’epoca attraversata da crisi ricorrenti?
7  R. Koselleck, Critica illuminista e crisi della società borghese, Il Mulino, Bologna 1972.
8  Id., Crisi. Per un lessico della modernità, Ombre corte, Verona 2012. Questo saggio sto-
rico-culturale fu pubblicato in Germania nel 1982, nel terzo volume del Geschichtliche 
Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Band 
3: H – Me, Klett-Cotta, Stuttgart 1982.



202

Note      RTE    XXIX(2025)57

ficit pubblico9. Era la fine della seconda Belle époque del XX secolo. 
Per pensare la crisi bisogna esserci dentro e attraversarla. È questa la 
condizione esistenziale per ricostruire il passato, anche quando si trat-
ta di fare la storia di una parola e la polisemia dei suoi significati. Scri-
ve Koselleck:

1.1. La parola «crisi» era ben conosciuta agli antichi greci, che la usava-
no per indicare il «momento cruciale» di un determinato processo stori-
co (ad es. le battaglie decisive delle guerre persiane), ma anche la sen-
tenza di un processo penale. In questo secondo significato, la crisi era 
per i greci la manifestazione istituzionale e dunque storica della giusti-
zia10. La crisi ha originariamente un carattere epifanico e indica l’api-
ce dell’incertezza esistenziale e della transizione storica: la crisi è una 
sospensione della temporalità scientifica, scandita dalla distinzione tra 
il soggetto e l’oggetto e dalla successione degli eventi11; e insieme la 
transizione verso l’accadere di un nuovo tempo che, superando ogni se-
parazione e rinunciando a ogni divina garanzia di un lieto fine12, sia vi-
vere empaticamente la storia della sofferenza umana «come sofferen-
za propria»13.

1.2. Nella Settanta, la traduzione ellenistico-alessandrina della Bibbia 
ebraica, la «crisi» fu intesa come un «evento cosmico» atteso per la fi-
ne dei tempi: una sorta di «giudizio universale», che avrebbe finalmen-
te manifestato la «vera giustizia», fino a quel momento nascosta. In at-
tesa di quell’evento improvviso e terribile, grazie alla loro fede nel Dio 
di Abramo e dell’Alleanza gli eletti potevano anticipare la crisi nell’in-
teriorità della propria coscienza, rafforzando la loro fedeltà alla Torah14. 
La «crisi» si mostra così come il luogo della rivelazione, in cui prende 

9  E. Hobsbawm, «I decenni di crisi», in Id., Il secolo breve (1914-1991), Rizzoli, Milano 
2007, pp. 471-473: «La storia dei vent’anni dopo il 1973 è quella di un mondo che ha per-
so i suoi punti di riferimento e che è scivolato nell’instabilità e nella crisi. […] L’Età dell’o-
ro si concluse nel 1973-75, con qualcosa di molto simile all’inizio di un ciclo depressivo».
10  Koselleck, Crisi, pp. 32-33.
11  F. Nietzsche, La nascita della tragedia, Adelphi, Milano 1983, pp. 24-26.104-105.
12  Ivi, p. 87.
13  Ivi, p. 122.
14  Koselleck, Crisi, p. 34.



203

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

la parola una volontà trascendente: il cambiamento assume il carattere 
di un’anticipazione; il nuovo non ac-cade, ma av-viene, si fa prossimo15.

1.3. Molto importante nella storia antica del concetto di «crisi» è il suo 
impiego in campo medico, dove indicava «l’alternativa radicale tra la 
vita e la morte del malato». Faceva riferimento a quella situazione di so-
spensione, quando la diagnosi è incerta e non si può escludere né il de-
corso infausto della malattia, né il superamento della fase acuta e l’av-
viarsi verso la guarigione. La crisi si riferisce a quel momento cruciale, 
in cui «una decisione è ormai necessaria, anche se non è stata ancora 
presa»16. La «crisi» è il tempo del rischio radicale, l’essere posti sul li-
mite tra la vita e la morte: la crisi porta con sé la possibilità dell’irrever-
sibile e perciò esige di essere affrontata con un’assunzione di responsa-
bilità che superi i normali standard etici richiesti dall’agire quotidiano17.

In tutti e tre questi significati la «crisi» propone il carattere dia-
lettico dell’agire storico: è evidente che ci si trova davanti ad «alterna-
tive vitali decisive» da cui dipende il futuro, ma è tutt’altro che eviden-
te quale sia la decisione migliore. La crisi «scopre e insieme occulta»18 
il senso degli avvenimenti e grazie alla decisione umana introduce in 
essi un’inevitabile eterogenesi dei fini, nella forma di conseguenze non 
adeguatamente previste.

L’indagine storico-concettuale di Koselleck ha generato studi suc-
cessivi, tra cui si segnala quello del filosofo italiano E. Franzini (1956‑), 
che seguendo la lezione husserliana ricerca il senso della parola nelle 
attività quotidiane. 

15  J. Moltmann. Teologia della speranza, Queriniana, Brescia 1976, pp. 103-112: «Le pro-
messe di Dio schiudono gli orizzonti della storia, intendendo per “orizzonte” non una “ri-
gida frontiera”, ma “qualche cosa verso cui possiamo muoverci e che si muove con noi” 
(H.G. Gadamer)».
16  Koselleck, Crisi, p. 35.
17  U. Beck, Conditio humana. Il rischio nell’età globale, Laterza, Roma-Bari 2011, pp. 
75-77.101-102.108.
18  E. Husserl, La crisi delle scienze europee, Il Saggiatore, Milano 1983, pp. 77-82: l’e-
spressione è riferita a Galileo Galilei, colui che diede avvio alla crisi della scienza, sco-
prendo l’«idea metodica» della conoscenza scientifica, ma occultando il suo legame 
originario con il mondo-della-vita quotidiana.



204

Note      RTE    XXIX(2025)57

1.4. Nella vita rurale pre-industriale la «crisi» era quell’atto delle ope-
razioni di trebbiatura, in cui si dividono i chicchi di grano dalla pula, 
separando la parte commestibile del frumento da quella che non lo è. 
Nel linguaggio filosofico è una metafora del giudizio analitico, condizio-
ne necessaria per intendere il senso tanto dei fenomeni naturali quan-
to quello degli eventi storici. Ogni crisi porta in sé una radicale «ambi-
valenza»: è un’opportunità per la ragione, che può raccogliere gli ele-
menti di cui sono composti i fenomeni analizzati e, d’altra parte, nella 
forma del dubbio persistente evidenzia il «turbamento» della separa-
zione e dell’incertezza conoscitiva che questa «scissione può generare». 
La conoscenza scientifica procede sempre di crisi in crisi. Da un punto 
di vista epistemico, la crisi non è perciò una condizione di ottundimen-
to della ragione, ma un atto della razionalità critica, che ricerca il sen-
so di ciò che osserva e – nello specifico – dell’accadere storico tra frattu-
re e continuità, tra novità e ripetizioni19. La dichiarazione di una situa-
zione di crisi è perciò un atto pubblico della ragione umana, che in tal 
modo riconosce la propria incapacità di sciogliere in modo definitivo il 
carattere enigmatico di determinati processi cognitivi o di taluni even-
ti storici, da essa reputati decisivi per l’umanità di cui è espressione20. 

1.5. Crisi e critica hanno la medesima radice. Esse presuppongono che 
l’accadere storico sia il tempo delle differenze, tempo che ospita una ra-
zionalità prospettica, multi-versale21, attenta al non-ancora-determina-
to. Un pensiero che pretenda di muoversi in una direzione unica, ovvero 
assolutizzando la propria prospettiva come la sola vera, si autodistrug-
ge, desertifica l’accadere storico uccidendo la pluralità del comprende-
re e vanifica come inutile e irragionevole qualunque ricerca del senso. 
Senza convergenze di pensiero e di linguaggi, vengono meno le possi-
bilità di condivisione etica. La storia diventa un campo di battaglie sen-
za inizio né fine. In questo caso, la crisi è autopoietica: più se ne pro-
clama il superamento, più essa si rigenera, perché riduce la complessi-
tà della realtà e così la trasforma in una narrazione ideologica22. Vice-
versa, quando il pensiero si occupa della vita quotidiana perché si sen-

19  E. Franzini, Filosofia della crisi, Guerini e Associati, Milano 2015, p. 13.
20  Ivi, p. 20.
21  P. Boschini, «Multi-versum. Presupposti filosofici per un pensiero della differenza con-
vergente», in Rte 21(2017)42, pp. 281-313.
22  Franzini, Filosofia della crisi, pp. 10-11.



205

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

te parte di essa, si compie il processo inverso: la ragione mette in di-
scussione se stessa, s’interroga nel «tentativo di comprendere dove si è 
persa la strada». Il pensiero sulla crisi si trasforma in pensiero nella cri-
si, che riflette sulla propria esperienza del mondo-della-vita-quotidia-
na, per abitare la crisi in modo consapevole e costruttivo e per cogliere 
il proprio muoversi tra le cose come l’appartenere a «un orizzonte che 
si apre»23. La crisi mostra la forza e la debolezza, l’orizzonte e il limite, 
l’aurora e il tramonto della ragione odierna e della sua capacità di pen-
sare insieme ciò che la logica classica separava in quanto opposti: i prin-
cipi di quel processo ambivalente e spesso paradossale che chiamiamo 
storicità della condizione umana. La visione pascaliana dell’uomo «mi-
seria e grandezza» è la chiave per una critica costruttiva della condizio-
ne storica contemporanea24. Torniamo a Koselleck, per individuare un 
ultimo significato ricavato dalla storia delle idee.

1.6. Nelle lingue europee moderne, la parola «crisi» conservò questa 
molteplice significazione, ma venne applicata con frequenza crescente 
alla vita politica nazionale e alla filosofia della storia universale. Alla fine 
del XIX secolo divenne una «parola d’ordine», che si riferiva alle trasfor-
mazioni (specialmente a quelle repentine e radicali) e alle patologie col-
lettive (sociali, economiche e culturali)25. In questo caso, divennero pre-
dominanti due aspetti: non solo quello della decisione, incerta nelle mo-
tivazioni e rischiosa negli esiti, tra possibilità radicalmente alternative; 
ma soprattutto il giudizio sulla razionalità del corso universale della sto-
ria. Il concetto di crisi viene impiegato per superare la contrapposizione 
tra caso – la storia è costituita dal succedersi disordinato e imprevedibile 
degli eventi umani – e finalismo razionale dell’accadere storico. Grazie 
alla «crisi», nel pensiero del primo Novecento la storia diviene tutt’uno 
con il tempo umano, inteso come durata paradossalmente caotica e ordi-
nata. Il concetto di «crisi» la descrive come un processo di trasformazio-
ne continua, segnato da continue fasi di transizione26. Nella visione del 
pensiero europeo contemporaneo la storia umana è sempre «crisi», per-
ché a ogni passo rivela l’incertezza e la fragilità delle strategie umane.

23  Ivi, pp. 41-44; Ivi, p. 48: «La crisi non è qualcosa che uccide la ragione, bensì ciò che ne 
dimostra sempre di nuovo la forza, il potere, la capacità faustiana di essere “all’inizio”».
24  B. Pascal, Pensieri, Einaudi, Torino 1967, p. 160.
25  Koselleck, Crisi, pp. 41-45.
26  Ivi, pp. 49-51.



206

Note      RTE    XXIX(2025)57

2. � I nessi crisi-rivoluzione e crisi-guerra nella filosofia  
della storia moderna e contemporanea

Qual è il contributo della modernità alla costruzione di un nesso fi-
losofico tra il concetto di «crisi» e una visione della storia come logos27? 
Ancora Koselleck: solo nell’epoca illuminista il concetto di «crisi» acqui-
sisce un significato filosofico, comprensibile non solo all’interno di una 
visione meccanica della storia come flusso di eventi tra loro concatena-
ti da relazioni di causa-effetto; ma soprattutto vede la crisi come una 
concentrazione di energia vitale allo stato nascente, da cui si sprigio-
na il novum immanente alle vicende umane. Con il concetto di «crisi» 
si viene a indicare «una fase critica di passaggio, dopo la quale molte 
cose, se non tutte, saranno fondamentalmente diverse». È dunque com-
prensibile che a livello di psicologia sociale questa «trasformazione im-
manente della storia» e il «futuro incerto», che essa dischiude, lascino 
«spazio libero a tutti i desideri e le ansie, a tutte le paure e le speran-
ze». È grazie a questa visione della storia umana che «“crisi” diventa 
un tratto distintivo dell’epoca moderna» e della cultura del mondo eu-
ropeo contemporaneo28.

2.1. Nella filosofia moderna della storia è assai breve il passo, che con-
traddistingue il nesso crisi-rivoluzione. La famosa profezia di J.-J. Rous-
seau – «noi ci avviciniamo allo stato di crisi e al secolo delle rivoluzio-
ni»29 – significa che dove c’è crisi, c’è un’instabilità antropologica pro-
fonda e si spalanca la porta verso cambiamenti radicali non solo della 
cultura, ma soprattutto della struttura sociale, economica e politica. La 
crisi è il fremito che anticipa una palingenesi del mondo. Difficilmente 
una crisi rimane limitata al settore in cui è scoppiata, ma tende ad ab-
bracciare molteplici dimensioni della vita umana, estendendosi rapida-
mente nello spazio e nel tempo. Anche grazie all’espansione planeta-

27  Nel 1949 il filosofo tedesco K. Löwith sostenne la tesi secondo cui la moderna filosofia 
della storia sarebbe una secolarizzazione della visione cristiana della salvezza come 
storia, una filosofia che poi prosegue nella visione progressista della storia messa in atto 
dal pensiero tecnico-scientifico: K. Löwith, Significato e fine della storia. I presupposti 
teologici della filosofia della storia, Comunità, Milano 1979, pp. 39.212. Si veda: Boschini, 
«Dal nichilismo consapevole all’antropologia naturale», p. 58.
28  Koselleck, Crisi, pp. 51-52.
29  J.-J. Rousseau, Emilio, o dell’educazione, Laterza, Roma-Bari 1985, p. 164.



207

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

ria e alla quasi-istantaneità del sistema delle comunicazioni oggi le cri-
si sono diventate un potente fattore di interdipendenza dell’umanità. Il 
continuo avviarsi di processi palingenetici impedisce di pensare il tem-
po come processo di conservazione dell’ordine istituzionale e sociale e 
toglie la terra sotto i piedi a strategie di controllo sociale su larga scala. 
Lo si vede bene nel cambiamento di postura dell’agire politico ed eco-
nomico: il pragmatismo del navigare a vista e del trarre vantaggio e pro-
fitto dalle situazioni contingenti di crisi è la cifra del potere contempo-
raneo. Per esercitare l’arte del buongoverno non è più richiesta la lun-
gimiranza e la pazienza della sentinella, ma la destrezza del cowboy in 
un rodeo.

Una variante significativa della filosofia moderna, che pensa la 
storia a partire dalla crisi, è il continuo ritorno di una matrice apoca-
littico-messianica di origine giudaica: il tempo, che si presenta come 
caos di potenze eternamente in lotta, è nascostamente attraversato dal 
phylum del cambiamento radicale e inarrestabile30. Interpretata in que-
sta chiave, la crisi obbliga a una visione radicalmente dicotomica del-
la storia, che non ammette gradi intermedi tra bene e male, tra libertà 
e schiavitù, tra restaurazione e rivoluzione. La crisi genera il presenti-
mento di sciagure imminenti e inevitabili, che si riveleranno però come 
il tempo opportuno del riscatto e della liberazione di coloro che si au-
tocomprendono come la parte sofferente della storia e perciò si sentono 
investiti di una missione emancipatoria31.

Nel Novecento questa coscienza storica attinse al concetto astro-
nomico di rivoluzione, connotato da una concezione ciclica del tempo32, 
e fu declinata nella forma di un’apocalittica senza compimento. Come 
la rivoluzione di cui è la necessaria anticipazione, anche la crisi dev’es-
sere permanente, senza fine. Eppure entrambe – la rivoluzione e la cri-
si – vengono presentate come inedite e perciò epocali33: con il risultato 

30  E. Noffke, Introduzione alla letteratura mediogiudaica precristiana, Claudiana, Tori-
no 2004.
31  Questo è secondo K. Löwith il senso della storia nella visione marxiana: Id., Significato 
e fine della storia, pp. 63-66 e 72. «Il materialismo storico è la storia della salvezza espres-
sa nel linguaggio dell’economia politica» (Ivi, p. 65).
32  H. Arendt, Sulla rivoluzione, Einaudi, Torino 2009, pp. 40-41.
33  Un importante tentativo di sanare questa contraddizione tra l’elemento «permanente» 
e quello «inedito» della rivoluzione fu la «retorica ultrarivoluzionaria» dei primi Bolsce-
vichi, i quali «credevano che una grande palingenesi apocalittica avrebbe cancellato tutti 



208

Note      RTE    XXIX(2025)57

che la crisi genera una rivoluzione, la quale è un’utopia sempre in via 
di realizzazione e, nei fatti, mai compiuta. Nel momento in cui diventa 
filosofico e viene associato all’idea di rivoluzione, il concetto moderno 
di crisi acquisisce una duplice valenza: è storico ed escatologico; serve 
a interpretare il presente e a rassicurare circa il buon esito futuro del-
la prassi rivoluzionaria. «Crisi» diventa la parola-chiave di una filosofia 
della storia basata sul paradosso: è continua nel suo produrre disconti-
nuità. Il paradosso attribuisce al concetto di «crisi» una forza genera-
tiva: a livello epistemico, esso offre chiavi scientifiche per interpretare 
il cambiamento; a livello sociale e politico, esso provoca inedite visioni 
ideali e nuove prassi di sovvertimento della società tradizionale. La cri-
si è la visione teorica, a cui corrisponde la rivoluzione in quanto pras-
si conseguente. Qui sta la grande forza di attrazione e di persuasione 
del binomio crisi-rivoluzione, perché esse non soccombono mai, dal mo-
mento che l’affermazione dogmatica del primato della prassi permette 
alla teoria filosofica solo di confermare l’agire rivoluzionario, vietando-
gli di metterlo criticamente in discussione: non è consentito pensare co-
me storicamente possibile la crisi della rivoluzione. Qui sta la debolez-
za dell’uso rivoluzionario del concetto di «crisi».

2.2. Nel tentativo di superare questo paradosso, per cui una rivoluzione 
produce gravi e persistenti instabilità e perciò genera nuove «crisi» che 
finiscono per annullare la sua forza palingenetica, nella filosofia della 
storia del XX secolo hanno preso corpo tre tipologie differenti di solu-
zione: utopica; settoriale; resistente.

La soluzione utopica consiste nel pensare la rivoluzione come ri-
generantesi e perciò permanente e inarrestabile34. Il suo processo è tut-
to immanente alla storia, ma non può approdare mai all’illusorio paradi-
so in terra promesso dalle forze del progresso: c’è sempre bisogno della 
«crisi», della sua ciclicità che crea situazioni inedite di incertezza, per 
rinnovare di continuo il percorso rivoluzionario35, certificando così l’in-

i mali sociali e avrebbe instaurato una società senza più infelicità, oppressione, disegua-
glianza e ingiustizia». Questa retorica poggiava su tre pilastri eterogenei tra loro: la «spe-
ranza millenaristica», l’economia politica marxiana come «dottrina scientifica» e la filo-
sofia dell’«inevitabilità storica» della rivoluzione (Hobsbawn, Il secolo breve, pp. 90.92).
34  Arendt, Sulla rivoluzione, pp. 46.51.
35  Per il filosofo neomarxista E. Bloch, il senso della storia non sta né all’inizio, né al-
la fine: sta nel mezzo, o meglio nel nuovo che si manifesta a ogni attimo; sta nella «sto-



209

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

compiutezza dell’azione rivoluzionaria e giustificando il permanere in 
vigore di strutture sociali, economiche e politiche che si fregiano dell’ag-
gettivo «rivoluzionario», benché siano lontane dallo spirito sovversivo. 

La soluzione settoriale contiene in sé la rinuncia al carattere palin-
genetico e tendenzialmente globale della rivoluzione: la rivoluzione si 
presenta come la risposta inedita a un problema specifico, la cui solu-
zione però avrà sicuramente conseguenze benefiche su molti altri set-
tori della vita sociale. Ad esempio, all’unilateralità della comunicazione 
televisiva, che genera una crisi di passività cognitiva e sociale, risponde 
la «rivoluzione tecnologica» digitale36, che trasforma gli utenti del siste-
ma mass-mediale da ignari destinatari in consapevoli «prosumatori»37. 

La soluzione resistente, o anche riformatrice, nasce dall’analisi non 
tanto della crisi in sé – come avviene invece nella tipologia utopica – 
ma di alcuni fattori che l’hanno generata e l’alimentano. In questo ca-
so, la ricostruzione dei processi storici di causa-effetto avviene sulla ba-
se di ricognizioni scientifiche e della valutazione di esperienze condivi-
se, che inducono a riforme mirate della vita sociale, ripristinando o ag-
giornando leggi, istituzioni, valori che erano venuti meno38. La crisi è 
una condizione ineliminabile dalla condizione umana occidentale con-
temporanea, ma è anche un fattore imprescindibile del suo percorso di 
umanizzazione. Quando è vissuta in modo consapevole e suscita scelte 
di compassione per le miserie altrui, la crisi ha il potere di sprigionare 
capacità umane inedite.

ria aperta dei pionieri», che «è piena di creator spiritus, di ricche preapparizioni». Il mo-
dello mitologico di questi pionieri è Prometeo, la «possibilità rivoluzionaria» dell’uomo: è 
«il più nobile santo nel calendario filosofico», perché è l’emblema dell’«uomo che si pone 
in posizione eretta». Prometeo si batté con slancio messianico contro l’alienazione dello 
spirito, che si annichilisce nel torpore e nella rinuncia al cambiamento, diventa estraneo a 
se stesso e cerca rifugio nel paradiso illusorio dell’aldilà. Lottò contro «l’unico e autentico 
peccato originale: il non-voler-essere-come-dio» (E. Bloch, Spirito dell’utopia, La Nuova 
Italia, Firenze 1992, pp. 349-350).
36  M. Castells, L’età dell’informazione. Economia, società, cultura, vol. 2, La nascita del-
la società in rete, EGEA, Milano 2002, p. 32. 
37  D. De Kerkhove, La pelle della cultura. Un’indagine sulla nuova realtà elettronica, Co-
sta & Nolan, Genova 1996, p. 68. P. Boschini, «Multi-versum 2.0. Il pensiero della diffe-
renza convergente nell’era digitale. Nel 50° compleanno di Internet», in Rte 23(2019)46, 
pp. 289-315.
38  Boschini, «Tre modelli di resistenza al femminile: S. Weil, E. Stein, E. Hillesum», pp. 
135-136, dove definivo la resistenza «una nuova forma di ethos collettivo, che trasforma il 
diritto da legittimazione della violenza del più forte in pietas universalis».



210

Note      RTE    XXIX(2025)57

2.3. Siamo avvertiti del carattere epocale dell’odierna concatenazione 
di crisi, che s’annuncia come il probabile stravolgimento di tutte le co-
se, a partire dalla multiforme razionalità ereditata dall’illuminismo e 
dallo sviluppo scientifico e tecnico39. I paradossi, che la crisi porta con 
sé, obbligano i decisori ad assumersi grandi rischi, come se essi si tro-
vassero nell’imminenza del giudizio universale40. Una siffatta esperien-
za della crisi porta con sé la consapevolezza di percorrere una via sen-
za ritorno. Espone al tribunale della storia, le cui sentenze sono spesso 
senza appello41. Con l’introduzione di un concetto così drastico di «cri-
si», la visione contemporanea della storia si emancipa dalla teologia cri-
stiana, che per secoli ha coniugato storia e salvezza, per ritornare a una 
visione tragica, molto più simile a quella del mondo greco: essendo in-
tessuta di azioni umane, la storia è hybris, tracotante infrazione dell’or-
dine divino e perciò è colpevolezza radicale, che può essere vendicata 
ma non redenta42. I paradossi e le contraddizioni dell’accadere storico 
non ammettono superamento, né riconciliazione. Qualunque sia la deci-
sione assunta di fronte agli eventi tragici a cui si deve fare fronte, essa 
non potrà essere risolutiva. Comporterà il ricorso alla violenza, lo spar-
gimento del sangue, la sofferenza del giusto e la morte dell’innocente43.

Nella prospettiva inaugurata dal ritorno del tragico, il tribunale 
della storia non è la versione secolarizzata del giudizio universale. Ne è 
semmai il rovesciamento: a svolgere la funzione giudicante non è il giu-
sto ma l’ingiusto; non è l’onnipotente, ma il prepotente44. A costui il ri-

39  A metà del XX secolo la «teoria critica della società», elaborata dalla Scuola di Franco-
forte, denunciò i paradossi della razionalità post-illuminista: autodistruttiva e mistificatri-
ce (rispettivamente: M. Horkeimer, «Il concetto di ragione», in T. Adorno et Alii, La scuo-
la di Francoforte. La storia e i testi, Einaudi, Torino 2005, pp. 195-209; M. Horkheimer – T. 
Adorno, «Dialettica dell’illuminismo», in Ivi, pp. 210-223). Recentemente queste analisi 
sono state riprese e, con l’aggiunta di una postura apocalittica, adattate alla nuova sociali-
tà digitale da B.-C. Han, Nello sciame. Visioni del digitale, Nottetempo, Roma 2015, spec. 
pp. 21-28; Id., Psicopolitica, Il neoliberalismo e le nuove tecniche del potere, Nottetempo, 
Milano 2016, spec. pp. 23-26.51-59.
40  Koselleck, Crisi, pp. 53-56.
41  F. Schiller, Lezioni di filosofia della storia, ETS, Pisa 2012, pp. 47-75: «La storia del 
mondo come tribunale universale».
42  Nietzsche, La nascita della tragedia, pp. 66-75.
43  S. Weil, «L’Iliade poema della forza», in Id., La Grecia e le intuizioni precristiane, Bor-
la, Torino 1967, pp. 11-41.
44  Non si tratta di un soggetto giudicante individuale autocratico, ma sempre di una 
soggettività sovraindividuale, anche se mai collettiva: è un’élite, spesso culturalmente 



211

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

corso alla violenza contro un’altra parte d’umanità può presentarsi come 
una scelta legittima, se non addirittura obbligata. Quando non si intra-
vede più nessuna soluzione ragionevole e negoziabile al disordine cre-
scente procurato dalla crisi, l’hybris giustifica il ricorso alla guerra. Do-
ve la ragione va in scacco, la volontà sente di avere campo libero, sen-
za dover rendere conto delle proprie azioni a istanze morali o giuridi-
che di ordine superiore. E così la volontà di potenza può osare di intro-
durre «nuovi principi, nuove dottrine, nuove teorie e nuovi dogmi poli-
tici»45, che si legittimano solo grazie all’uso della forza. Chi decide per 
la guerra non ha più nulla da perdere, perché considera la crisi presen-
te non più come una discontinuità storica, ma come un abisso culturale 
tra il passato e il futuro: un abisso che rende irrilevanti, fino ad annien-
tarle, le tradizioni condivise del pensiero, delle istituzioni (in specie di 
quelle sovranazionali), dei comportamenti sociali. Dove il passato è can-
cellato e il futuro non conta, tutto è possibile e quindi «tutto è permesso, 
tutto è lecito»: anche «distruggere l’idea di Dio nell’umanità»46. Quando 
la violenza della guerra fa saltare il banco, il presente è libero per ten-
tare (o aspettare?) l’impossibile e proclamare l’inaudito.

3. � Dalla crisi al rischio: il concetto di «stato di emergenza»  
e la ciclicità della crisi

Qualunque sia l’esito della crisi, essa produce incertezza. Lo aveva 
già notato François de Chateaubriand nel suo Saggio sulle rivoluzioni, 
scritto nel 1797, all’indomani della rivoluzione francese e del suo falli-
mento nella politica del Terrore. In un tempo di crisi, nessuno può sape-
re che cosa farà domani, dal momento che non è in grado di prevede-
re e tanto meno di progettare il proprio futuro47. Le epoche di crisi so-
no tempi di grande incertezza, in cui mancano gli strumenti scientifici e 
politici per analizzare, comprendere e guidare il cambiamento. E l’av-
vento di una «grande crisi finale» risolutiva è cosa tutt’altro che certa48.

eterogenea, che punta a trasformarsi in oligarchia attrattiva e selettiva, proprio attraverso 
l’esercizio della propria attività giudicante.
45  Koselleck, Crisi, p. 57.
46  F.M. Dostoevskij, I fratelli Karamazov, Garzanti, Milano 1979, vol. 2, pp. 623.680.
47  F. de Chateaubriand, Saggio sulle rivoluzioni, Medusa, Milano 2006, p. 57.
48  Koselleck, Crisi, pp. 59-60.



212

Note      RTE    XXIX(2025)57

3.1. Le vicende storiche rimangono a lungo sospese tra il «vogliamo che 
tutto rimanga come è» e il «bisogna che tutto cambi»49. Se si confronta 
questa celebre frase del Gattopardo con le analoghe e opposte conside-
razioni di Niccolò Machiavelli sul rapporto tra conservare e innovare50, 
ci si rende conto che, a motivo della sua indeterminatezza etica e pro-
gettuale, «crisi» è un concetto aperto, indefinito, il quale lascia ampio 
spazio a ulteriori determinazioni dell’agire umano nel mondo, accen-
tuando in molte società odierne la consapevolezza di trovarsi in una si-
tuazione di emergenza, sospesi tra la vita e la morte51. La situazione di 
emergenza è cosa ben diversa dallo stato di eccezione: la prima produce 
un’intensificazione ipertrofica del diritto52; la seconda invece nasce dal-
la deliberata sospensione delle leggi fondamentali dello Stato da par-
te dell’esecutivo politico, che in tale situazione si concepisce al di sopra 
della legge, pensandosi fonte e garanzia della norma giuridica53. Que-
sta distinzione è importante per comprendere la crisi come situazione 
di sospensione del tempo sociale: lo stato di emergenza mette alla pro-
va non solo la legislazione vigente, le progettualità politiche e le loro at-
tuazioni amministrative, ma anche la capacità collettiva dei cittadini di 
adottare comportamenti idonei a fronteggiare la crisi finiscono per mo-
dificare profondamente le routines sociali e gli stili di vita personali e 

49  G. Tomasi di Lampedusa, Il Gattopardo, in Id., Opere, Mondadori, Milano 1995, p. 39.
50  N. Machiavelli, Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, libro I, c. 25: «Chi vuole ri-
formare uno stato anticato in una città libera, ritenga almeno l’ombra de’ modi antichi» 
(Id., Il Principe e le opere politiche, Garzanti, Milano 1979, p. 168).
51  Koselleck, Crisi, p. 66, dove annota che, a partire dalla prima metà del XIX secolo, il 
concetto di «crisi» diventò onnicomprensivo: capace di indicare tanto un «singolo even-
to occasionale», quanto una «trasformazione di lungo periodo». È un invito a servirsi con 
estrema parsimonia di tale concetto, a motivo del suo significato indefinito e facilmente 
manipolabile.
52  Ne abbiamo avuto esperienza diretta nella recente emergenza pandemica provocata 
dal Covid-19: una giungla di poteri politici, amministrativi, sanitari hanno prodotto una 
legislazione lussureggiante, che è stata dismessa nel momento in cui la crisi pandemica è 
stata fronteggiata efficacemente. E. Scoditti, «Il diritto iperbolico dello stato di emergen-
za», in Questione giustizia 29(2020)2, pp. 31-36: https://www.questionegiustizia.it/data/
rivista/pdf/36/qg_2020-2.pdf (accesso: 28 ottobre 2024).
53  C. Schmitt, «Teologia politica», in Id., Le categorie del «politico». Saggi di teoria po-
litica, Il Mulino, Bologna 1972, pp. 33-40; C. Galli, Lo sguardo di Giano. Saggi su Carl 
Schmitt, Il Mulino, Bologna 2008, c. 1: «Schmitt e lo Stato». Id., Manuale del pensiero po-
litico, Il Mulino, Bologna 2006, pp. 517-518; G. Agamben, Stato di eccezione, Bollati Bo-
ringhieri, Torino 2003.



213

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

familiari54. Quando una determinata crisi induce l’esecutivo politico alla 
dichiarazione dello stato di emergenza, essa suscita la volontà esplicita 
di governare il disordine, traghettando la collettività al di fuori di esso.

Tuttavia, la precarizzazione della vita sociale, che si sta verifican-
do in molte società odierne a motivo dell’incapacità di governare la glo-
balizzazione economica e i suoi molteplici risvolti sociali, ambientali, 
etici e politici55, ha indotto molti governi nazionali a percorrere sempre 
meno la via dell’emergenza dichiarata, per non aumentare a dismisu-
ra la percezione sociale di insicurezza e di rischio. Affrontare situazio-
ni extraordinarie con misure ordinarie, spesso di tipo palliativo o setto-
riale, sta cronicizzando la stato di emergenza: nella speranza che la cri-
si sia vissuta come meno dolorosa a livello sociale e meno impattante 
sull’opinione pubblica. Questo processo consente a molti esecutivi po-
litici nazionali di gestire attraverso i mass-media la percezione socia-
le della crisi: accendendo o spegnendo i riflettori – a seconda delle op-
portunità del momento – su questo o quell’aspetto dell’emergenza, che 
il Paese o la Comunità internazionale sta attraversando. Si registra qui 
un deficit significativo di capacità progettuale e strategica a medio-lun-
go termine, sostituita da interventi di tipo assistenzialistico concentra-
ti sul breve periodo. 

Un ulteriore fattore che evidenzia l’ambiguità del rapporto tra crisi 
ed emergenza è costituito dal fatto che il loro abbinamento non sempre 
conduce a una perdita di legittimità e di autorevolezza del potere politi-
co. Grazie a strategie innovative di comunicazione pubblica, crisi emer-
genziali possono produrre un consolidamento del potere politico rinfor-
zando i suoi legami con il mondo economico-finanziario e con il sistema 

54  Ad esempio, la restrizione delle libertà individuali in caso di pandemia; i soccorsi stra-
ordinari alla popolazione in caso di calamità naturale; la mobilitazione civile in caso di 
guerra; l’aumento dell’onere tributario, la drastica diminuzione dei dipendenti pubblici e 
la diminuzione delle prestazioni di welfare sociale in caso di default dell’economia stata-
le. L’intensità e la durata dello stato di emergenza dipendono dalla valutazione politica 
non solo sull’intensità della crisi, ma soprattutto dal giudizio sui pericoli che essa provo-
ca alla stabilità dell’ordine sociale.
55  Si vedano su questi temi: T. Hylland Eriksen, Fuori controllo. Un’antropologia del cam-
biamento accelerato, Einaudi, Torino 2017; G. Standing, Precari. La nuova classe esplosi-
va, Il Mulino, Bologna 2015; N. Klein, La terra in fiamme. Contro il capitalismo per salva-
re il clima, Feltrinelli, Milano 2019; A. Deneault, La mediocrazia. La presa del potere dei 
mediocri e l’instaurazione globale del loro regime, Neri Pozza, Vicenza 2017.



214

Note      RTE    XXIX(2025)57

mass-mediale; oppure, l’emergenza può essere governata puntando al 
rafforzamento della coesione sociale. 

Ma oggi è opinione sempre più diffusa che in alcun modo lo stato 
generale di crisi possa essere superato. Se questa consapevolezza col-
lettiva è nel vero, la stragrande maggioranza degli abitanti del Piane-
ta dovrà abituarsi a situazioni croniche di emergenza, maturando forme 
di «etica interinale»56, basate sull’accettazione della precarietà di tutte 
le cose57 e sul ripensamento – con molte variazioni, dai toni apocalittici 
ai modi disincantati – delle speranze per l’umanità odierna. Non si trat-
ta di etiche individuali all’insegna del «si salvi chi può». Semmai, que-
ste etiche nascono da una presa di coscienza collettiva, frutto di reali-
smo storico e di senso di responsabilità, che rinunci alla prospettiva di 
poter prima o poi uscire dalla crisi, tirati fuori da un deus ex machina: 
sia esso un leader o un gruppo con movenze messianiche; un sogno ide-
ologico capace di mobilitare i cuori; un’imprevedibile congiuntura sto-
rica. Questo sentimento diffuso di crisi viene quotidianamente corrobo-
rato da situazioni ormai croniche di emergenza, che non riguardano più 
solo i popoli poveri del pianeta e oggi sono potenti fattori di globalizza-
zione della precarietà dell’umano. Alcuni tentativi di governare la crisi 
si stanno rivelando degli acceleratori di essa. L’esercizio della seduzio-
ne mediatica nei confronti delle masse crea nemici fittizi e produce ul-
teriore conflittualità, deprimendo i progetti di inclusione interna e coo-
perazione internazionale. Il pugno di ferro verso le minoranze dissiden-
ti o marginalizzate corrobora le oligarchie e la loro cultura del prima-
to della forza sul diritto. La sistematica negazione dei molteplici squili-

56  Definisco «interinale» un’etica a breve termine, secondo la tesi di A. Schweitzer, Die 
Mistik des Apostels Paulus, Mohr, Tübingen 1930, pp. 218-220; P. Boschini, «Volontà, 
scienza storica, fede. Il dibattito sul Gesù storico all’inizio del ’900», in Rte 4(2000)7, pp. 
58-62. Il persistere della crisi nei Paesi occidentali e il suo collegarsi ad altre aree critiche 
del pianeta sta rivitalizzando la componente messianica presente, sin dalla loro fondazio-
ne, nel pensiero religioso-politico di alcuni stati-chiave dello scacchiere internazionale.
57  D. Bonhoeffer, Etica, Queriniana, Brescia 1995, pp. 132-133: «Che cos’è questo pre-
ultimo? È tutto ciò che precede l’ultimo – vale a dire la giustificazione del peccatore in vir-
tù della sola grazia – e che viene individuato come pre-ultimo a partire dal già riconosciu-
to ultimo. [...] Il pre-ultimo non è condizione dell’ultimo, bensì questo condiziona quel-
lo». Traduco il tedesco Vor-letzes con «pre-ultimo», con riferimento alla precarietà ontica 
dell’accadere storico, come suggerisce A. Gallas, Ánthropos téleios. L’itinerario di Bonho-
effer tra cristianesimo e modernità, Queriniana, Brescia 1995, p. 347: «Il pre-ultimo è tale 
solo in rapporto all’ultimo, dunque non sussiste in sé».



215

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

bri – ambientali, economici, sociali – produce una contro-scienza e ali-
menta le sottoculture delle verità arbitrarie: falsificazione, complotto, 
arroganza, settarismo. 

Siccome non può essere governata, la crisi non può nemmeno esse-
re superata, ma solo attraversata navigando in mare aperto, senza sape-
re con certezza se si approderà dall’altra parte e che cosa là si troverà. 
Tuttavia, questa rischiosa incertezza non approda necessariamente a 
una rassegnata condizione di «nichilismo passivo». La permanenza del-
la crisi apre la possibilità di un «nichilismo attivo», capace di rigenera-
re continuamente l’umano attraverso il rischio e la condivisione dell’at-
to pensante e coraggioso della libertà, la quale mette in gioco i suoi at-
tori, anche quando essi non sanno ancora chi siano veramente e dove 
stiano andando58. Così stiamo partecipando all’emersione di un proces-
so di planetarizzazione dell’etica, che alcuni pensatori cristiani del XX 
secolo avevano presentito e annunciato59. Sono sempre di più le comu-
nità umane in ogni parte della Terra – appartenenti a tradizioni cultura-
li e religiose differenti tra loro – che stanno affrontando il problema di 
questa precarietà emergenziale, attingendo alle risorse relazionali, eti-
che e spirituali del loro patrimonio culturale, filosofico e religioso. Con 
l’avvento del web 2.0 si stanno sviluppando reti di collegamento, in cui 
si condividono criticità comuni, istanze etiche, progetti di attraversa-
mento dell’emergenza. Questo sembra essere l’unico modo praticabile 
per dare risposte sensate, seppur differenti, a situazioni di crisi che gra-
vano sulle spalle di (quasi) tutti. In questa globalizzazione della crisi, 
sono di poco aiuto le etiche occidentali che riflettono sulla crisi, per lo 
più derivate dalle filosofie esistenzialiste e basate sull’ontologizzazione 
del concetto di «limite»: esse recano con sé un individualismo tragico, 
che accentua lo smarrimento e la solitudine ed incammina verso il ni-
chilismo passivo. Stanno sorgendo a livello planetario nuove etiche nel-
la crisi, costruite sulla dimensione relazionale dischiusa dalle esperien-

58  Boschini, «La morte di dio come pensiero che apre. Nietzsche e la crisi del pensiero 
europeo», p. 325.
59  Tra i moltissimi araldi di questo processo mi preme rimandare a: P. Theilard de Char-
din, Il fenomeno umano, Il Saggiatore, Milano 1973, qui pp. 317-340; E. Balducci, L’uomo 
planetario. Etica laica e fedi religiose sul crinale apocalittico, Gabrielli, Verona 2024; H. 
Küng, Progetto per un’etica mondiale. Una morale ecumenica per la sopravvivenza uma-
na, Rizzoli, Milano 1991, pp. 78-88.



216

Note      RTE    XXIX(2025)57

ze concrete della precarietà collettiva: la crisi non è l’oggetto dell’etica, 
ma il terreno da cui essa nasce e si sviluppa60.

3.2. Una tipologia di etica nella crisi particolarmente adatta al ripensa-
mento della filosofia della storia è quella proposta da Walter Benjamin 
nelle Tesi di filosofia della storia. Essa introduce nel rapporto tra cri-
si e storia un principio di indeterminatezza e di libertà: la storia pro-
cede messianicamente, avendo come movente l’ideale etico dell’esse-
re-per-l’altro. Ciò significa che la violenza non è il primo motore dell’ac-
cadere storico61. Se lo sguardo filosofico sulla storia relativizza la fede 
moderna nel progresso e la sua ossessione per il non-ancora in quanto 
tempo delle velleità, e si volge anzitutto al non-più, al tempo della me-
moria, si troverà davanti agli occhi l’interminabile sequenza delle sof-
ferenze dell’umanità, che spezza ogni continuità dell’accadere storico. 
La storia è scritta dai vincitori e spesso degli sconfitti non rimane alcu-
na traccia: intere civiltà sono state distrutte, sepolte e dimenticate. L’eti-
ca nella crisi richiede che ogni nuovo inizio della storia comporti una ri-
scrittura delle vicende umane a partire dai vinti della storia. Come l’an-
gelo di Klee, occorre volgere lo sguardo all’indietro, per restituire ai vin-
ti la dignità calpestata. In questo modo si può «ricomporre l’infranto», 
regalando un tempo di libertà non solo alle nuove generazioni che si af-
facciano sul presente, ma anche a chi il proprio presente non lo ha po-
tuto vivere. Uno sguardo dal basso: questo è per Benjamin l’unico pun-
to legittimo per osservare e ricostruire la storia. Solo quando viene guar-
data nella prospettiva della crisi, la storia svela la sua verità profonda.

La tradizione degli oppressi ci insegna che lo «stato di emergenza» in cui 
viviamo è la regola. Dobbiamo giungere a un concetto di storia che cor-

60  Si veda ad es. il progetto «Prepared», finanziato dalla UE, per garantire «etica e inte-
grità della ricerca scientifica in tempi di crisi»: https://cordis.europa.eu/article/id/451292-
ethics-and-integrity-in-times-of-crisis/it; https://prepared-project.eu/the-project/ (acces-
so: 4 marzo 2025).
61  W. Benjamin, «Tesi di filosofia della storia», in Id., Angelus novus, Saggi e frammenti, 
Einaudi, Torino 2014, p. 80: «C’è un quadro di Klee che si intitola Angelus Novus. Vi si 
trova un angelo che sembra in atto di allontanarsi da qualcosa su cui fissa lo sguardo. Ha 
gli occhi spalancati, la bocca aperta, le ali distese. [...] Ha il viso rivolto al passato. Dove 
ci appare una catena di eventi, egli vede una sola catastrofe, che accumula senza tregua 
rovine e le rovescia ai suoi piedi».



217

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

risponda a questo fatto. Avremo allora di fronte, come nostro compito, la 
creazione del vero stato di emergenza62.

Per mantenere il loro status di super-uomini, i vincitori alimenta-
no l’instabilità sociale e il terrore collettivo. Il continuo passare da una 
crisi all’altra offre loro la possibilità di presentarsi all’opinione pubblica 
internazionale come indispensabili alla sopravvivenza del genere uma-
no e del nostro pianeta. Se si vuole invertire questo stato di cose, biso-
gnerà creare una vera instabilità: criticare senza compromessi le veri-
tà dei vincitori; neutralizzare la propaganda con cui si autoproclamano 
uomini della provvidenza e unici fautori del progresso dell’umanità. La 
prima verità che attende di essere demistificata è quella che afferma il 
carattere naturale delle crisi, presupponendo un’analogia sostanziale 
tra la storia umana e il ciclo della vita63.

3.3. L’affermarsi di etiche nella crisi è indice di un cambiamento epoca-
le all’opera nella coscienza europea: «crisi» diventa una parola sempre 
più frequente; è un punto di convergenza della moderna filosofia della 
storia con l’economia politica e la sociologia, con le scienze giuridiche 
e quelle storiche, finanche con la teologia cristiana, dove acquisisce un 
ruolo centrale. Ogni crisi e ogni modo differente di interpretarla e di af-
frontarla arricchisce e trasforma il concetto di «crisi». E così il suo signi-
ficato diventa poliedrico.

I primi a cogliere questa forza di attrazione e di interconnessione 
del concetto di «crisi» – annota Koselleck – furono i filosofi della sini-
stra hegeliana: la critica del presente accelera le sue crisi, rendendole 
epocali; ma attiva un atteggiamento di ricerca, a sostegno della volon-
tà di uscirne. Il risultato fu la vivida consapevolezza che si era entrati in 
una fase del tutto nuova e inesplorata della vicenda culturale europea: 
quella del cosiddetto cambiamento d’epoca. Scriveva Johann Droysen 

62  Benjamin, «Tesi di filosofia della storia», p. 79.
63  Questa analogia è alla base della filosofia della storia di O. Spengler, Il tramonto 
dell’Occidente, Longanesi, Milano 1981, p. 40: «Vi è una giovinezza e una senilità nelle 
civiltà, nei popoli, nelle lingue, nelle verità, negli dei, nei paesaggi – come vi sono quer-
cie e pini, fiori, rami e foglie giovani e vecchi»; Ivi, p. 41: «Nella storia mondiale io vedo 
un eterno formarsi e disfarsi, un meraviglioso apparire e scomparire di forme organiche»; 
Ivi, p. 85: «L’uomo è elemento e rappresentante dell’universo non solo come membro del-
la natura, ma anche della storia».



218

Note      RTE    XXIX(2025)57

nel 1854, all’indomani dell’ennesima rivoluzione borghese fallita, quel-
la del 1848: «Noi ci troviamo in una di quelle grandi crisi, che segna-
no il passaggio da un’epoca del mondo a una completamente nuova». 
E quando la novità indotta dalla crisi è davvero radicale, essa ha un ef-
fetto liberatore: «la crisi conduce verso un futuro aperto»64. Il mondo, la 
società e ogni altro ambiente abitato dall’uomo globale diventano così 
i luoghi dell’ambivalenza, di ciò che è possibile ma anche impossibi-
le, necessario ma anche contingente. In questo significato di transizio-
ne epocale il concetto di «crisi» mette in discussione perfino il principio 
di non contraddizione: l’accadere storico si mostra tempo dell’apparire 
del senso e, insieme, si trasforma nel «caos fotografato e analizzato»65. 
L’ingresso della «crisi» nel vocabolario comune dei saperi scientifici mo-
derni rompe il rigore logico, annebbia la vista previsionale, apre a una 
visione dell’accadere storico, in cui il determinabile e l’indeterminabi-
le si presentano sempre intrecciati. Ciò non vale solo per la ricostruzio-
ne storiografica del passato, ma ancor più per la comprensione del pre-
sente. Le informazioni sugli accadimenti non sono distinte dalle loro in-
terpretazioni, che vengono offerte come gradevole prodotto di consu-
mo, privato della «severa separazione di fact e di fiction», inibendo così 
le capacità di comprensione critica e di azione sociale consapevole. Si 
sviluppa una nuova soggettività storica collettiva, l’opinione pubblica, 
che è pubblica «soltanto in apparenza»66. Non è più l’uso pubblico del-
la ragione critica a ricercare i nessi tra ciò che può essere conosciuto 
in modo determinato e ciò che resta indeterminabile. Questo complica-
to processo della costruzione del consenso viene sostituito dall’offerta 
del sensazionale, che è proposto come tale anche quando è soltanto una 
chiacchiera. Della complessità dell’accadere storico rimane solo la «cri-
si», nel senso di incertezza conoscitiva, indecisione etica, caos sociale. 
Il valore della «crisi» come apertura epocale viene attenuato, rimpiaz-
zato dalla ripetitività ciclica delle crisi.

3.4. Già l’economia politica di metà Ottocento aveva portato argomen-
ti a spiegazione della permanente ciclicità delle crisi e della loro forza 

64  Koselleck, Crisi, pp. 73-74.
65  K. Barth, L’Epistola ai Romani, Feltrinelli, Milano 1978, p. 122.
66  J. Habermas, Storia e critica dell’opinione pubblica, Laterza, Roma-Bari 2002, pp. 
196-198.



219

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

trasformatrice. Anche se il loro inesorabile andare e venire potrebbe es-
sere assimilato a fenomeni naturali ciclici come le onde marine sul ba-
gnasciuga, si affermò la tesi «socialdarwinistica» del loro carattere sto-
rico, che combina molteplici fattori di trasformazione: culturali, politici, 
economici, commerciali, tecnologici, demografici. Ciclicità e potenza di 
cambiamento sono l’espressione di un nuovo paradigma progressivo di 
accadere storico, che considera la negatività della crisi una fase neces-
saria per sprigionare le energie sepolte nell’inconscio collettivo e così 
sospingere l’umanità verso un mondo più giusto67. La linea evolutiva 
della storia procede a spirale: non c’è avanzamento senza criticità; non 
c’è efficacia senza ripetizione. Il movimento elicoidale funziona tanto 
verso il basso, estraendo le risorse psichiche latenti nelle profondità 
dell’umano, quanto verso l’alto, creando nuove consapevolezze etiche e 
politiche, che mosse da queste energie finora inespresse danno risposte 
nuove a problemi antichi e sono così fattori di cambiamento.

Mossi dalla speranza che le crisi economiche accendano movimen-
ti sociali di trasformazione della struttura economica e politica, Karl 
Marx e Friedrich Engels videro la crisi come un «cambiamento repenti-
no all’interno di un movimento ciclico». La crisi era per loro una cesu-
ra, che altera profondamente il ritmo routinario dell’accadere storico. Di 
più: una cesura voluta, perché è il risultato deliberato dello sfruttamento 
intensivo delle risorse naturali, dei mercati e soprattutto della forza-la-
voro. Le crisi sono il frutto della bulimia capitalista borghese, che pre-
tende di aumentare – costi quel che costi – i propri margini di profitto68. 
E così facendo – scrive Engels nei suoi Lineamenti per una critica dell’e-
conomia politica – il capitalismo dà il via a crisi ricorrenti, sempre più 
estese e indebolisce i mezzi per prevenirle e contrastarle69.

Nella prospettiva dell’economia politica marxista, la crisi è ambi-
valente: è il prodotto di una borghesia ingorda, che si arricchisce alle 
spalle del proletariato; ma è anche la denuncia di una civiltà industriale 
e mercantile senescente e sempre più fuori controllo, che fatica a bilan-
ciare la domanda e l’offerta, il plus-valore con l’equità dei salari. Le cri-
si che scoppiano nella società industriale moderna sono il segno dell’in-

67  Koselleck, Crisi, pp. 80.83.
68  K. Marx – F. Engels, «Rassegna Maggio-Ottobre 1850», in Id., Opere, vol. 10, Editori 
Riuniti, Roma 1991, p. 522: «Una nuova rivoluzione è possibile solamente in conseguen-
za di una nuova crisi».
69  Koselleck, Crisi, p. 84.



220

Note      RTE    XXIX(2025)57

capacità del capitalismo di armonizzare le esigenze della produzione 
con i bisogni sociali primari. Con la sua frenesia di espansione illimita-
ta il capitalismo va a cozzare contro i fattori economici, sociali e natura-
li che lo hanno reso possibile. Le crisi ricorrenti dell’era capitalista sono 
il segno inconfutabile della impossibilità di accedere al «regno della li-
bertà» attraverso la via del profitto, la quale invece incatena progressi-
vamente l’umanità al «regno della necessità»70.

4. � La crisi come transizione verso una filosofia della storia 
aperta all’indeterminato

Faccio mia una tesi storica di Koselleck: uno dei principali effet-
ti culturali della Prima Guerra mondiale fu quello di liberare il concetto 
di «crisi» dalla camicia di forza del linguaggio specialistico delle scien-
ze mediche, giuridiche, economico-politiche e biologico-ambientali. Tra 
le due grandi guerre del XX secolo il concetto di «crisi» si trasformò in 
una più generale categoria dello spirito umano: la crisi diventò «crisi in-
tellettuale» e così venne assunta come categoria portante di una nuo-
va filosofia della storia, costruita in polemica con le ideologie progressi-
ste e neodarwiniane ereditate dal secolo precedente. Essa manifestava 
la «persistente novità della nostra epoca», che a partire dal 1918 venne 
sempre più intesa come «fase di passaggio»71. In questo senso, vi han-
no fatto ricorso importanti intellettuali e filosofi europei nel ventennio 
tra il 1918 e il 1939: Paul Valery72, José Ortega y Gasset73, Johan Hui-
zinga74, Edmund Husserl75, Paul Hazard76.

4.1. Non è un caso – nota Koselleck – che negli stessi anni del primo 
dopo-guerra si sia fatto largo un altro concetto di «crisi», di derivazio-
ne teologica: l’idea di una «crisi di lungo periodo immanente il mondo», 

70  K. Marx, Il capitale, Editori Riuniti, Roma 1965, p. 933.
71  Koselleck, Crisi, pp. 89.91.
72  P. Valery, La crisi del pensiero e altri saggi, Il Mulino, Bologna 1994.
73  J. Ortega y Gasset, Schema della crisi e altri saggi, Bompiani, Milano 1946.
74  J. Huizinga, La crisi della civiltà, Einaudi, Torino 1997.
75  E. Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia trascendentale, Il Sag-
giatore, Milano 1983.
76  P. Hazard, La crisi della coscienza europea, UTET, Torino 2019.



221

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

che riguarda l’intera creazione e non solo le culture e le società euro-
pee moderne77. Si radicalizza la prospettiva: il presente è più che un’e-
poca di passaggio e di cambiamenti; è la travagliata transizione verso 
una temporalità inedita. In questo senso l’ha intesa Karl Barth, ne L’Epi-
stola ai Romani (1922), il manifesto della teologia «tra i tempi»: tra sto-
ria ed eschaton. Dio è il segno «meno» davanti alla parentesi, che inver-
te tutti i valori in essa contenuti. La parentesi è il limite che circoscrive 
l’esistenza storica degli esseri umani. Perciò la crisi è il segno distintivo 
della condizione dell’essere umano nella storia, quando entra nel cono 
di luce dell’autocomunicazione del Dio non-oggettivabile, sempre ecce-
dente la razionalità spazio-temporale78. L’uso teologico del concetto di 
«crisi» prospetta un futuro aperto e indefinibile, proprio come l’essere 
di Dio. Perciò esso può restituire alla ragione storica il suo carattere pa-
radossale, in quanto ragione capace di cogliere il contingente e il per-
manente, il singolare e il ricorrente. Il concetto di «paradosso» è quel-
lo che meglio può imparentarsi con quello di «crisi», per disegnare una 
filosofia della storia aperta all’indeterminato e alla discontinuità79. Scri-
vendo la sua discussa «teologia della crisi»80, Barth lo aveva già com-
preso un secolo fa.

4.2. Per non ridursi a parola passepartout del linguaggio quotidiano, 
non basta che il concetto di «crisi» venga continuamente liberato del-
le sue ambiguità semantiche e soprattutto da paradigmi precostituiti 
dell’accadere storico. È necessario riempirlo di senso «creando colle-
gamenti» con altri termini, con i quali spesso viene confuso81. Resta da 

77  Koselleck, Crisi, p. 91.
78  Barth, L’Epistola ai Romani, p. 96: «Dio è sempre, per l’uomo, trascendente, nuovo, 
lontano, straniero, supremo; non è mai nel suo dominio, non è mai in suo possesso. Chi 
dice Dio dice sempre miracolo. Dio sta come un aut-aut davanti all’anima dell’uomo»; 
Ivi, p. 44: «Dio giudica l’uomo. Ciò significa crisi: negazione e affermazione, morte e vi-
ta dell’uomo. In Cristo è apparsa una fine, ma anche un inizio, un trapasso, ma anche un 
rinnovamento, e l’uno e l’altro concernono tutto il mondo, tutti gli uomini».
79  K. Barth, «La paradossalità del paradosso positivo. Risposte e domande a Paul Tillich», 
in J. Moltmann (a cura di), Le origini della teologia dialettica, Queriniana, Brescia 1976, 
pp. 222-227.
80  H. Zahrnt, Alle prese con Dio. La teologia protestante nel 20° secolo. Una storia, Que-
riniana, Brescia 1976, pp. 18-19: «La teologia di crisi non nasce “dalla” crisi del tempo, 
ma piuttosto “nella” crisi del tempo».
81  Koselleck, Crisi, p. 92. L’ideazione del presente saggio risponde a questa istanza.



222

Note      RTE    XXIX(2025)57

chiedersi se in tal modo esso possa diventare la spina dorsale di una 
nuova filosofia, che interpreti la storia nella prospettiva della contin-
genza dell’accadere e della precarietà della condizione umana. L’in-
determinato storico, a cui apre un concetto multi-versale di «crisi» che 
ho provato a delineare, non è semplicemente l’incognito, il futuro sco-
nosciuto: sarebbe una conclusione banale, perché in un mondo com-
plesso e in trasformazione continua il futuro è sempre meno prevedi-
bile. La «crisi» è il presupposto dell’umanamente inedito, dell’uma-
no che ancora non si è manifestato: nel bene, come nel male. La «cri-
si» riconfigura l’essere umano nelle sue capacità fondamentali di sen-
tire, pensare, decidere, agire; in una parola, lo riplasma in quanto es-
sere culturale.

Contingenza dell’accadere significa anzitutto che il presente, con 
le sue incertezze, non costituisce un fondamento sicuro per la costru-
zione del futuro. Precarietà della condizione umana significa perciò vi-
vere il tempo come processo di continua trasformazione, che apre a 
un’umanità inedita, che supera ogni prevedibilità. Il congiunto di con-
tingenza storica e precarietà umana indica la transizione sempre pos-
sibile da una situazione collettiva di paura a una di attesa, da una di 
rassegnazione a una di speranza, e viceversa. In quanto transizione la 
«crisi» ha una funzione culturale: modifica anzitutto le immagini, le 
metafore e gli ideal-tipi, con cui ci si rappresenta il flusso del tempo 
storico. La «crisi» disarticola e riconfigura i valori, che vengono eredi-
tati dal passato e riconosciuti nel presente: in particolare, le relazioni 
di priorità e di conflitto che intercorrono tra loro. La crisi come transi-
zione indica il processo che riguarda il mutamento dei paradigmi inter-
pretativi della realtà storica: si tratta di un processo il cui esito è incerto 
e il cui andamento dev’essere continuamente rivisto e rimesso a punto, 
nella teoria e nella prassi. In tal caso, si ha una transizione che si apre 
al futuro e lo attende. Nel caso invece che gli ideal-tipi siano tenden-
zialmente rigidi – come se fossero l’esatta riproduzione concettuale di 
fattualità storiche – la transizione viene intesa come un processo sche-
matico e prevedibile, che alimenta una visione forzosa dell’accadere, 
foriera di attese illusorie o di presentimenti nefasti: in ogni caso, una 
visione fondata su rappresentazioni inadeguate ad affrontare le trasfor-
mazioni che la crisi porta con sé.

In quanto processo primariamente culturale, la transizione è la di-
mensione dinamica della crisi: non è semplicemente una situazione di 



223

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

mutamento82, ma è il mutamento in situazione. La realtà storica cambia 
quando istanze etiche, che finora avevano avuto un ruolo secondario, 
conquistano prepotentemente la scena pubblica, modificando la perce-
zione dei valori e della loro gerarchia e conseguentemente l’esercizio 
della libertà. La transizione è un processo ambiguo: non è la soluzione 
indolore della crisi, ma spesso è il passaggio ad un’altra crisi. È in que-
sto modo che la crisi suscita situazioni inedite, il cui esito non è mai né 
scontato, né prevedibile. 

In questa prospettiva la crisi è una «sfida» che provoca a decisioni 
collettive di «conversione» che riguardano non solo le macroquestioni 
della società – economia, politica, cultura, tecnologia – ma anche i mi-
croproblemi dell’esistenza quotidiana. La crisi fa appello alla «respon-
sabilità storica» della generazione presente e di quelle immediatamen-
te future, perché trasformino le loro utopie da piccoli proprietari in un 
progetto condiviso «in grado di mobilitare le energie collettive»: quel-
le etiche, prima ancora di quelle produttive83. La crisi odierna può es-
sere compresa come una sfida ad avviare la transizione verso una so-
cietà che superi il rigido dualismo economico, politico e culturale tra be-
ni pubblici e beni privati84.

La transizione svela il carattere umanista della crisi, perché pone 
in luce quanto homo sapiens sia un «essere portato alla cooperazione», 
che crede nella forza e nelle ragioni della concertazione. Ciò conferisce 
alla sua vicenda storica multimillenaria un orientamento etico: in quan-
to potenziale alleato dei propri simili, è capace di coniugare efficacia 
economica, lungimiranza politica e giustizia etica85. La transizione af-

82  La transizione si presenta come un movimento orientato al raggiungimento di un fine 
determinato: è il caso, ad esempio, della transizione ecologica, che ha come obiettivo pri-
mario la decarbonizzazione delle aree più inquinate del Pianeta: si veda ad esempio G. 
Giroud, Transizione ecologica. La finanza a servizio della nuova frontiera dell’economia, 
EMI, Verona 2015, pp. 104-106.
83  Ivi.
84  Ivi, pp. 161-163: secondo la classificazione di Karl Polanyi, beni comuni sono «il la-
voro, la terra, la moneta»: la loro gestione partecipata consente agli esseri umani di com-
prendere se stessi e gli altri non solo come lavoratori, ma come cittadini: attivando così 
legami di socialità che sono la garanzia suprema della libertà personale e politica (K. Po-
lanyi, La grande trasformazione. Le origini economiche e politiche della nostra epoca, Ei-
naudi, Torino 2010, pp. 88-98). A essi oggi vanno aggiunti «l’ambiente, l’acqua, le fore-
ste, le superfici coltivabili e anche le energie fossili».
85  Giroud, Transizione ecologica, pp. 200-202.



224

Note      RTE    XXIX(2025)57

fronta l’emergenza senza contare sull’arbitrio, sulla violenza e neppu-
re sulla menzogna: essa si avvale di procedure analitiche e decisionali 
partecipate; perciò è in grado di correggere gli effetti disgreganti e pa-
togeni, che le crisi ricorrenti producono sulle capacità affettive, cogniti-
ve e deliberative degli individui e sulle strutture della loro vita sociale.

4.3. Con la sua temporalità ciclicamente aperta a sviluppi imprevedibi-
li la crisi è lo scacco di ogni determinismo storico: tanto di quello uto-
pico-apocalittico di origine messianico-marxista, quanto di quello prag-
matico-progressista di matrice tecnico-scientifica. La crisi è un disposi-
tivo che non consente di realizzare un ordine ideale nella storia, perché 
essa è l’indicatore dl carattere contingente dell’accadere e della preca-
rietà dell’umano. Pensarla come una fase passeggera di disordine co-
stituisce un grave fraintendimento. In forza del suo carattere struttura-
le, la crisi innesca una transizione filosofica verso una visione dialetti-
ca della storia intesa come il tempo della contingenza, che si traduce 
ora nella temporalità della sorpresa e dello stupore, ora nella temporali-
tà del conflitto e del fallimento. La storia è una totalità indeterminata86: 
una porta aperta, sulla cui soglia si affaccia la libertà degli esseri uma-
ni, dei popoli e finanche di Dio; un pozzo alimentato da sorgenti peren-
ni, quali il discernimento multi-versale del passato, la responsabilità di 
fronte al futuro ignoto, la compassione «rammemorante e sovversiva» 
per gli innocenti che soffrono87. Di questa totalità indeterminata fanno 
parte il bene e il male, la felicità e la disperazione, la pace e la guerra, 
la giustizia e l’illegalità, e molte altre antitesi che alimentano il caratte-
re dicotomico dell’etica e della vita sociale contemporanea. La condizio-
ne morale degli esseri umani di fronte a tanta indeterminatezza è quel-
la della responsabilità tragica, a cui più di due secoli fa Immanuel Kant 

86  Questo concetto è la rielaborazione delle espressioni «sviluppo» e «totalità della vita» 
di E. Troeltsch, «Diritto naturale e umanità nella politica mondiale», in Id. La democra-
zia improvvisata. La Germania dal 1918 al 1922, Guida, Napoli 1977, p. 381: lo sviluppo 
è mosso dal principio pluralistico di libertà, mentre la totalità della vita è la «costruzione 
graduale di culture qualitativamente diverse […] dove solo tutte insieme in reciproca in-
tegrazione rappresentano la totalità della vita». 
87  Su quest’ultimo tema: J.B. Metz, «Breve apologia del narrare», in Concilium 9(1973)5, 
p. 81; Id., Sul concetto della nuova teologia politica (1967-1997), Queriniana, Brescia 1998, 
pp. 35-66. Si veda anche la recente monografia di N. Beccaria, La questione della tempo-
ralità come chiave ermeneutica del pensiero di J.B. Metz, Metis, Quartu S. Elena 2024, 
pp. 147-160.



225

Paolo Boschini, «Crisi». Ripensare la filosofia della storia

aveva richiamato la filosofia della storia con la sua tesi del «male radi-
cale»88: con essa si riconosceva una volta per tutte il carattere illusorio 
del «migliore dei mondi possibili»89. Totalità indeterminata non signifi-
ca però assenza di finalismo, né rigetto aprioristico di qualunque visio-
ne teleologica: è piuttosto apertura a ulteriori determinazioni e a nuove 
prospettive; perciò è inevitabilmente apertura a nuove crisi.

Paolo Boschini

Docente stabile ordinario di Filosofia
Facoltà Teologica dell’Emilia-Romagna

Bologna
paolo.boschini@fter.it

Keywords
Crisi – Filosofia della storia – Emergenza – Transizione – Incertezza.
Crisis – Philosophy of history – Emergency – Transition – Uncertainty.

Summary
The inflation of the term «crisis» to indicate any emergency situation requires a 

refinement of the meaning of this concept and raises the question of the philosophy of 
history. After the questioning of determinist models of historical development based on 
progress and revolution, the semantic ambivalence of the concept of «crisis» allows us 
to think of history as an «indeterminate totality», open to the new and the unheard of.

88  I. Kant, «La religione entro i limiti della semplice ragione», in Id., Scritti morali, UTET, 
Torino 1980, pp. 348-366.
89  G.W. Leibniz, Saggi di Teodicea sulla bontà di Dio, sulla libertà dell’uomo, sull’origine 
del male, San Paolo, Cinisello Balsamo 1994, pp. 369-372.




